
بررسي مفهوم اسطوره در سنت اسلامي
تأملي در وجوه تمايز معناي قرآني و فهم پديدارشناسانه از اسطوره
سيد کمال حاج سيدجوادي*

چكيده

از فرهنگ قرآني و اسلامي چنين برمي‌آيد که »اسطوره« داراي بار معنايي منفي و فاقد حقيقت خارجي يا حتي واقعيت تاريخي 
بنابراین، »اساطير  نادرست است.  بر اسطوره‌ها  قرآني  براين‌اساس هر گونه تطبيق روايت‌ها، آموزه‌ها، حقايق و اصول  و  است 

الاولين« خوانده شدن کلام الهي از سوي مشرکان و معاندان، مورد نکوهش قرار گرفته است. 
نقد  به  فارسي و عربي،  زبان  واژه در  اين  بررسي و تحليل مفهوم اسطوره در سنت اسلامي و ريشه‌يابي  با  اين مقاله  در 
ديدگاهي مي‌پردازيم که در آن، رويکرد پديدارشناسانه نسبت به اسطوره، راهی برای فهم اسطوره و حقایق دينی تلقی می‌شود. 
انديشمندانی چون الیاده، و برخی هم‌فکران وی نظیر یونگ و کُربن بر این باورند که دین یا اسطوره در دین را می‌توان از راه 
پدیدارشناسی شناخت و بر همین اساس، یک دین‌پژوه یا اسطوره‌شناس باید خود را جای یک انسان اسطوره‌باور بگذارد و از زاویة 
دید وی به نقش و معنای اسطوره و دین پی ببرد. دین عبارت است از اسطوره‌هایی که انسان دین‌باور حقیقت آنها را می‌پذیرد و 
فهم اسطوره و دین از طریق پدیدارها و نمودهای آن، فارغ از فهم حقایق ذاتی و باطنی، امکان‌پذیر است. اما بر اساس آیات قرآن 
و ادبیات دینی اسلام، واژة اسطوره به مضامین افسانه‌ای و غالباً جعلی و باطل اطلاق می‌شود و مترادف دانستن آن با اصطلاحاتی 

نظیرhistoria و myth در سنت فکری غرب نادرست است. 
در این نوشتار، با مروری بر ادبیات قرآنی در خصوص اسطوره و ذکر نمونه‌هایی از تطبیق نادرست و ناروای رخدادها و مفاهیم 
قرآنی با اسطوره‌ها، رویکرد پدیدارشناسانه به اسطوره و دین مورد نقادی قرار می‌گیرد. همچنین به اثبات این مدعا پرداخته می‌شود 
كه تصويرهاي ذهني و دروني با بينش هرمنوتيكي اسطوره، پايه و اساسی براي شناخت ماهيت و ريشة دين توحیدی نداشته و ندارد. 

كليد واژه‌ها: اسطوره، واقعیت، پدیدارشناسی، فهم، امر قدسی

  javadi@ariaac.ir عضو هيأت علمي مركز آموزش عالي سازمان ميراث فرهنگي و گردشگري *

تاریخ دریافت مقاله: 1390/12/12
تـاریخ پذیرش مقاله: 1391/1/30

ديدگاه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             1 / 14

https://kimiahonar.ir/article-1-28-fa.html


122

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

مقدمه

اسطوره در زبان فارسي به معني سخن پريشان و بيهوده، 
سخن باطل، قصه و افسانه بوده است. )فرهنگ دهخدا و 

معين. ذیل مدخل(
امروز  فارسي  فرهنگ‌هاي  در  واژه  این  مفهوم  اما 

چنين آمده:‌
»افسانه‌اي راجع به موجودات، كارها يا رويدادهاي 
باستاني  مردم  عقيده‌هاي  برخي  حاوي  طبيعي،  فوق 
دربارة پيدايش جهان، جانوران، گياهان، كوه‌ها، رودها يا 
قوم‌ها، ملت‌ها و كشورها«. )صدري‌افشار، 56:1373( كه 

به‌نوعي ترجمة myth مي‌باشد.
مردم  زباني  فرهنگ  در  كه  اسطوره  جدید  معناي 
شكل گرفته و آرام آرام تغييرات ديگري در آن وارد شده 
نوشته  و  بعدي گفته  زبان‌هاي  به  باستان  از دوران  كه 
مي‌شود كه فلان واقعه يا شخصيت كه واقعي و حقيقي 
واژة  ابتدا،  اینجا  در  مي‌باشد.  تاريخ  اسطورة  هستند 
قرار می‌دهیم  مورد مطالعه  را  قرآن  از ديدگاه  اسطوره 

و در ادامة بحث به پديدارشناسي اسطوره مي‌پردازيم. 

واژة اساطير در قرآن كريم

در 9 آية قرآن كريم واژة اساطير آمده و در تمام این 
آيات به »الأوَّليِن« اضافه شده است:

1. سوره انعام آيه 52:
يفقَهوه  أن  اكنه  قلوبهم  جَعلنا علي  و  إليكَ  يستَمِعُ  مِنهُم من  و 

و أن يَروا كلَّ آيه لايؤمِنوا بها حتي إذا جاءوك  و في آذانِهم وقراً 

يُجادلونك يقول الّذينَ كفروا إن هذا الّا أساطير الأوَّليِن.

و از آنان كساني هستند كه به تو گوش مي‌دهند و ما بر 
دل‌هايشان پرده‌ها افكنده‌ايم كه نمي‌توانند حق را درك 
كنند و در گوش‌هاي آنها سنگيني نهاده‌ايم و اگر هر نوع 
آيه‌اي ببينند باز به آنها ايمان نمي‌آورند. حتي هنگامي 
كافران  و  مي‌آيند  مجادله  براي  مي‌آيند،  تو  نزد  به  كه 

مي‌گويند اين نيست جز همان اساطير پيشينيان.

سوره انفال آيه 13:
و إذا تُتلي عليهم آياتُنا قالوا قد سَمِعنا لوَ نشآءُ لقَُلنا مثلَ هذا إنّ 

هذا اّال أساطيُر الأوََّلين.

سوره النحل آيه 42:
و اذِا قيلَ لهَُم ماذا أنزلََ ربُّكُم قالُوا أساطيُر الأوَّلين.

سوره مؤمنون آيه 18 و 28:
بَل قَالُوا مِثلَ ما قالَ الأوّلين.

قالوا أءِذا مِتنا و كُنّا تُراباً و عِظاماً أءِنّا لمبَعوثون.

لقد وُعِدنا نحنُ و آباونا هذا مِن قبلُ أنّ هذا الّا اساطيُر الاوََّليِن.

سوره فرقان آيه 4 و 5:
َيهُ و أعَانَهُ عَليه قومٌ ءاخَرونَ  و قال الّذينَ كَفَرُوا أنّ هَذَا اّال إفكٌ إفتَر

َيلُم عليهِ  فقد جاءُو ظُلمًا و زُوراً و قالوا اساطيَر الأوَّليَن أكتَتَبها فهِي ت

بُكرهً و اصَيلاً.

سوره نمل آيه 86:
لقد وُعِدنا هَذَا نَحنُ و آبَآؤنا مِن قبلِ أن هذا اّال أساطيُر ألاوّليَن.

سوره احقاف آيه 71:
و الّذي قال لوِالديه أُف لكما أتَعِدانني أن أخرجَ و قد خَلَتِ القُرون 

مِن قبلي و هُما يَستغيثانِ الله وَيْلَكَ آمِنْ إن وَعدَ اللهِ حقٌّ فيقولُ 

ما هذا اّال أساطيَر ألاولين.

سورة قلم آيه 51:
ليَِن. إذَا تُتَيل عليهِ آياتُنَا قال أساطيُر الأوََّ

سوره مطففين آيه 31:
إذا تُتَيل عَلَيهِ آياتُنا قال أسَاطيُر الأوَّليِن.

اساطير از ديدگاه لغت‌شناسان
»سطر«  از  كه  است  اسطوره  و  اسطاره  جمع  اساطير 
»اسطار«  سطر  جمع  نوشتن؛  معنی  به  شده  گرفته 
مي‌شود و اسطار به اساطير، جمع‌الجمع است. )دهخدا، 
ذیل مدخل( »مجمع« نظر ديگري نيز ارائه مي‌دهد و 
اساطير، جمعي است كه واحد  نقل ميك‌ند:  از اخفش 

)مفرد( ندارد مثل ابابيل. 
در ادبيات عرب آمده: 

إنّي و أسطار سطرن سطراً 
لقِائل يا نصَر نصراً نصرا1ً

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             2 / 14

https://kimiahonar.ir/article-1-28-fa.html


123

و  دانسته  جمع‌الجمع  را  اساطير  الموارد،  اقرب 
نقل  مبّرد  از  و  است  اسطار  جمع  واژه  این  مي‌گويد 
ميك‌ند: جمع اسطوره است مثل احدوثه و احاديث. بنابر 
گفتة مبرد، اساطير جمع عادي است. راغب اصفهاني نیز 

اين كلام را از مبّرد نقل ميك‌ند. 
و  اباطيل  را  این کلمه  لسان‌العرب معنای  و  صحاح 
 ،1352 )قريشي،  است.  دانسته  سروته  بي  داستان‌هاي 

ج266:3(
و در قول ديگر، اساطیر را جمع‌الجمع سطر مي‌دانند؛ 
به معنی اباطيل و داستان‌هاي بي‌سروته )دائرة‌المعارف 

اسلام ط2 تكمله(.
در فرهنگ‌هاي معتبر فارسي مانند غياث‌اللغات نيز 
اسطوره را افسانه‌هاي باطل معني كرده‌اند)دهخدا، ذیل 
مدخل( و به اين منظور در يك قول، مفردش را اسطوره 

ذکر نموده‌اند. مانند: حدوثه )مفرد احادیث(. 

اساطير از ديدگاه مفسران

مفسران در تفسير اساطير الأولين سخنان مختلفی گفته‌اند:
را  الاولين  اساطير  مجمع‌البیان،  صاحب  طبرسی، 
گذشتگان  توسط  نوشته‌شده  غريب  و  عجيب  سخنان 
در  معنا  همين  و  ج46:8(  )طبرسي،  ميك‌ند  ترجمه 

روض‌الجنان تأييد شده است. )رازي، 1374، ج 81:9(
اولينان.  حديث  و  پيشينيان  افسانة  گازر:  تفسير 

)جرجاني، 1337، ج 45:3(
تفسير شريف: آنچه نوشته‌اند پيشينيان از قصص و 
حكايت )شريف لاهیجی، 1363، ج745:1 (مانند »كليله 
و دمنه« و قصه‌هاي رستم و اسفنديار )همان، ج 185:2(

است  پيشينيان  افسانه‌هاي  كشف‌الاسرار:  تفسير 
)ميبدي،  نهادند.  و  برساختند  پيشينيان  كه  دروغ‌ها  و 

1364، ج 324:3(
تفسيرالميزان: خبر نوشته شده است ولي بيشتر در اخبار 
خرافي استعمال مي‌شود. )طباطبائي، 1362، ج 249:15(
نوشته شدة سطر به سطر است، اباطيل. )همان، ج 

)378:20

تفسير نمونه: افسانه‌هاي پشتيبان. )مكارم شيرازي، 
1367، ج 1:15(

اساطیر در معناي ديگري نیز آمده است: نبشته‌هاي 
زينت يافته و زيبا. در تفسیر رهنما از لسان‌العرب نقل 
شده: سطه فلان علي فلان اذا زخرف له الاقاويل و نمقها. 
همچنین در این تفسیر آمده است كه كفارّ، ايراد و اتهاماتي 
به پيامبر مي‌زدند و با جدال و سرسختي قرآن را اسطوره 

مي‌خواندند. )هاشميرفسنجاني 1375، ج 4:5ـ73(

اساطير از ديدگاه مترجمان قرآن 

واژگان تعدادي از قرآن‌هاي ترجمه شده به زبان فارسي 
كه از سدة چهارم هجري به بعد در كتابخانه‌ها موجودند، 
این  در  است.  شده  چاپ  قرآني  فرهنگنامة  به‌عنوان 

فرهنگ، اساطير الاولين چنين ترجمه شده است: 
افسانه‌ها، نبشتگي‌ها، افسان‌ها نوشته، افسانه گفتن، 
سرگذشت  بافته،  برهم  افسان‌هاي  دروغ‌ها،  نوشته 
پيشينيان،  نبشته‌هاي  نوشته‌ها،  پيشينه،  افسانه‌هاي 

افسانه‌هاي پيشينيان. )ياحقي، 1377، ج 124:1(
معنای این واژه در ترجمه‌هاي فارسي اخير نيز بدین 

صورت آمده است:
ترجمة قرآن طاهري قزويني: »افسانه‌هاي پيشينيان« 

)طاهري قزويني، 3600:1386(
ترجمة قرآن زمانی: »افسانه‌هاي پيشينيان« )زماني، 

)189:1389
پيشينيان«  »افسانه‌هاي  خرمشاهي:  قرآن  ترجمة 

)خرمشاهي، 269:1374(
مترجمان  نيز  انگليسي  به  كريم  قرآن  ترجمة  در 
»اساطير الاولين« را »tales of ancients« ترجمه كرده‌اند 
  »Stories of The ancients« صفارزاده، 294:1381( و يا(

)Shakir:194(

اساطير از ديدگاه اسطوره‌شناسان 

در هر صورت بنا به نوشتة مفسران و لغت‌نويسان مراد 
حكايات  و  باطل  نوشته‌هاي  الاولين،  اساطير  از  قائلين 

بررسي مفهوم اسطوره در سنت اسلامي 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             3 / 14

https://kimiahonar.ir/article-1-28-fa.html


124

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

دروغ و افسانه‌هاي بي‌مغز گذشتگان است. در كنار اين 
از  تعدادي  قرآني،  مفسران  و  عربي  زبان‌  اديبان  گفتة 
مستشرقان مانند آرتور جفری و گروهي از نويسندگان 
ايراني اسطوره را هم‌ريشه »ايستورياي يوناني« مي‌دانند 
كه دو كلمة history )تاريخ( و Story )داستان( انگليسي 
از آن مشتق شده است. اما این نظرية رد شدة این واژه 
نیز مانند بسياري از واژگان دخيلي است كه جفری در 
زبان  در  آن‌ها  بودن  دخیل  بعدها  و  آورده  خود  كتاب 

عربی مردود گردیده‌است.
حتی روزنتال در مقالة دائرة‌المعارف اسلام مي‌گويد: 
حتی دخیل بودن از نظر زبان‌شناسي ممكن باشد ولي 
از  را  موجه‌ترين نظر آن است كه ريشة اسطوره  نهايتاً 

»سطر« بدانيم.
واژة  مكسر  جمع  اساطير،  مي‌گويد:  بهار  مهرداد 
اسطوره در زبان عربي است و اسطوره خود، واژه‌اي است 
معرّب از اصل يوناني Historia. )بهار، 40:1385( ديگران 
بهار را در منابع مختلف تكرار كرده‌اند.  این سخن  نيز 
واحددوست در این‌باره می‌گوید: »... مي‌توان انگاشت كه 
اسطوره را با سطر پيوندي نيست«. )واحددوست،1381: 
22( و از نظر کزازی،»اسطوره واژه‌اي است كه در بنياد 
تازي نيست و مانند بسياري از واژه‌هاي ديگر در اين زبان 
از ديگر زبان‌ها گرفته شده است«. )كزازي،112:1376( 

برخي نیز این واژه را با املایی متفاوت نوشته‌اند: ».... دلم 
بار نداد »استوره« را كه از واژة لاتين »Historia« گرفته 
)10:1375 )رجبي،  بنويسم«.  »اسطوره«  است،  شده 

دخيل  واژگان  دربارة  بحث  که  است  درحالی  این 
در قرآن، موضوعي فنی، بسيار دقيق و علمي است كه 
ده‌ها  دارد.  درپي  را  زبان‌شناسي  مسائل  پيچيده‌ترين 
مقاله وكتاب مخالف و موافق در اين‌باره بحث كرده‌اند 
دربارة  نمي‌توان  مستشرق  يك  حرف  با  گفت  باید  و 
واژه‌هاي قرآني این‌چنین اظهار نظر كرد. شاید بايد به 

آنان آية 49 سورة مباركة عنكبوت را گوشزد كرد: 
»بلكه اين قرآن آيات روشنگري است كه در سينة 
]اهل دانش جاي دارد با و جز ستمگران ]كسي[ آيات ما 

را دانسته انكار نميك‌ند«.

مولانا و اساطير

و  تأمل  با  كه  كساني  بر  مثنوي  در  جلال‌الدين  مولانا 
تعمق به این اثر نمی‌نگرند، طعن مي‌زند و مي‌گويد: از 
مشركان،  مانند  كه  بود  نخواهد  ديگر عجیب  گروه  آن 
آيات قرآن را »اساطير الاولين« بخوانند و از آن سودي 
را  طلب کنند كه از شاهنامه يا كليله و دمنه مي‌توان 

برگرفت:
»شاهنامه يا كليله پيش تو 

همچنان باشد كه قرآن از عتو  
چون كتاب‌الله بيامد هم بر آن 

اين چنين طعنه زدند آن كافران 
كه اساطيرست و افسانة نژند 

نيست تعميقي و تحقيقي بلند 
كودكان خُرد فهمش ميك‌نند 

نيست جز امر پسند و ناپسند 
گفت اگر آسان نمايد اين به تو 

اين چنين آسان يكي سوره بگو...
اين نه آن شيرست كز وي جان بري 

يا ز پنجة قهر او ايمان بري 
تا قيامت مي‌زند قرآن ندِي 

كاي گروهي جهل را گشته فدي
مر مرا افسانه مي‌پنداشتيد 

تخم طعن و كافري ميك‌اشتيد
خود بديديد اي خران طعنه‌زن 

كه شما بوديد افسانة نه من« 
)مولانا، 310:1321(

برخي از مفاهيم قرآني و درك اسطوره و واقعيت

و  متواتر  مقدس  متن  داراي  كه  كريم  قرآن  در 
براي  جايي  است،  متعال  ذات  جانب  از  قطعي‌‌الصدور 
اسطوره نيست. اسطوره بار معنايي منفي دارد و وقايع 
تاريخ قرآن، حقيقت‌هاي انجام يافته و واقعي‌اند این در 
شامل   را  کتاب  این  قرآن،  ستيزندگان  که  است  حالی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             4 / 14

https://kimiahonar.ir/article-1-28-fa.html


125

افسانه‌هاي نوشته شدة پيشينيان می‌دانستند. 
كه  دروغينی  وقايع  میان  فاحشي  تفاوت  یقین،  به 
تفسير ذهني ديروزي و امروزي است با مطالب قرآن كه 

واقعي و حقيقي هستند، وجود دارد. 
تمام مفسران بار معنايي منفي از اساطير استنباط 
كرده‌اند كه در وقايع واقعي، زمان و مكان هم مختصات 
تعريف شده‌اي دارند، نه باورهاي ذهني و عجيب و غريب 

در تأويل‌هاي جاهلي و غيرتوحيدي. 
افسانه‌هاي  با  قرآن  تأويل  که  می‌شود  دیده  امروزه 
و  ملل  ديگر  اسطوره‌هاي  با  آن  تطبيق  و  دروغين 
همچنین استخراج مطالب و مفاهيم كليشه‌ايِ غيرعلمي 
و  ایرانی  اسطوره‌شناسان  نوشته‌های  در  غيراسلامي  و 
متاسفانه  نادرست،  باور  این  یافته‌است.  راه  غيرايراني 
به‌عنوان يك اصل عالي پذيرفته شده و در اظهارنظرها 
مورد استفاده قرار‌گرفته است که در اينجا فقط به چند 

نمونه اشاره مي‌نماییم: 
اسطورة  كتاب  چهارم  فصل  در  الياده  ميرچا 
بازگشت جاودانه به ماندگاري افسانة معاد مي‌پردازد و 
می‌گوید:»معاد به‌عنوان اسطوره تعيين مي‌شود«.)الياده، 

)147:1378
مهرداد بهار نیز در این باب گفته است: 

و  تاريخ  عاشقان  و  روشنفكران  روزها  اين   ...  «
مليت‌ها، از آنچه به انقلابيون تاريخ‌مان نسبت مي‌دهند، 
ناراحت  است،  تابو  آنها  اجراي  ما  براي  كه  نسبت‌هايي 
مي‌شوند و مي‌گويند اين‌ها تهمت دروغيني است. مثلًا 
جزو تهمت‌هايي كه مي‌گويند به بابك بسته شده اين 
كلي  به  كه  مي‌گويند  و  بوده  حرام‌زاده  بابك  كه  است 

دروغ است. 
جزو  اين  است،  تاريخ  واقعيت  اين  كه  درحالي 
سنت‌هاست كه پيامبر و رهبر روحاني يك قوم )در عهد 
باستان( بايد پدري زميني نداشته باشد. عيسي مسيح 
بودن  مشخص  بي‌پدر  واقع  در  اين  نمونه‌هاي  از  يكي 
است. چون پيامبر به مفهوم قديمش عبارت از انساني 
نيست كه از جانب خداوند مأمور به پيامبري شده باشد، 

بلكه خدايي است كه در تن يك انسان فرود آمده و اگر 
فرزندي پدر مشخص زميني داشته باشد، ديگر نمي‌تواند 
زنده  باد  يا  روح‌القدس  را  پيامبر  نطفة  باشد.  پيامبر 
)اصطلاح ايراني معادل روح‌القدس »باد زنده« است( در 
رحم مادر مي‌گذارد و مادر در واقع حامل خداوند است 
تا هنگامي كه او به دنيا بيايد و به پيامبري برسد و ما 
حتي تا عصر حاضر در كردستان در ميان اهل‌حق داريم 
كه پيامبر پدر زميني مشخصي ندارد. اين امر در داستان 

موسي هم ديده مي‌شود.
در واقع، بر آب گرفته شدن موسي در اصل عبارت 
است از اين كه پدر و مادر او مشخص نيست و مادرش 
بسيار  ارتباط  اساطير  در  مادر  با رحم  آب  و  است  آب 
نزديك دارد. رحم مادر درواقع درياست و گرفته شدن 
در  موسي  آسماني  نطفة  كه  اين  يعني  آب  بر  موسي 
رحم دريا پرورده شده و او جهاني است نه انساني. و بعد 
باشند، در دوره‌هاي بعد  اينك‌ه منطقي‌اش كرده  براي 
پدر و مادر او را مشخص ميك‌نند. بعد مادرش به‌طور 
ناشناس مي‌آيد و فرزندش را شير مي‌دهد. پديد آمدن 
سرسلسله‌ها هم بايد به همين روال باشد. قباد كه در 
شاهنامه از كوه آورده مي‌شود، در اساطير قديم ايراني 
قديمش  تلفظ  به  يا  ـ  قباد  و  است  از آب گرفته شده 
كوات ـ يعني سبد و در داستان هست كه بچه‌اي در 
شاهي  به  بعد  و  گرفتند  را  او  و  مي‌آمد  آب  در  سبد 
آسماني  نطفة  نحوي،  يك  به  هم  قباد  درواقع  رسيد. 
دارد، يا بسياري از شاهان از كوه مي‌آيند مانند كيومرث. 
دارد،  وجود  مشخصي  مادر  و  پدر  كوروش  براي  البته 
ولي اين بچه بايد از كوه بيايد تا يك شخصيت عظيم و 
درخشاني مثل كوروش شود و چنين داستاني هم براي 
او درست شده است. زال را درواقع سيمرغ است كه در 
او  از  انساني مي‌دهد و  كوه بزرگ ميك‌ند و به جامعة 
نامشخص بودن والدين  بنابراين،  رسم به‌وجود مي‌آيد. 
براي بابك حُسن است نه عيب. به هر حال، اين‌ها در 

حق پيامبران سنتي تهمت نيست. )بهار،1362: 323(
از ميراث مردم ابتدائي، دين توتم است كه در سه 

بررسي مفهوم اسطوره در سنت اسلامي 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             5 / 14

https://kimiahonar.ir/article-1-28-fa.html


126

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

دارد.  فراوان  نفوذ  ما  زندگي  در  تابو،  مانا،  توتم،  وجه: 
)خدايار محبي،192:1342(

مختلفی  شکل‌های  به  اساطیر  در  کردن«  »قرباني 
هندي  و   Pawnees پاوني  اسطوره‌هاي  در  است.  آمده 
گواكيل Guayaqil مردي را ميك‌شند و خونش را هنگام 
بدست  بهتر  محصول  تا  مي‌پاشند  زمين  به  بذرافشاني 
آورند. آن‌ها رسیدن محصول  و موسم درو را آن  تعبيري 
از تجديد حيات مرد قرباني شده به‌شمار مي‌آوردند. به 
قائل  الهي  جنبة  قرباني‌شده  مرد  براي  جهت  همين 
می‌شدند و او را تقديس مي‌نمودند. از همين جا افسانة 
عالم‌گير مرگ خدا در راه بندگانش و تجديد حيات سير 
 )Frazer, 1996:337( .پيروزمندانة وي پدیدار گشته است
آيين قرباني كردن، بعدها، در بسياري نقاط به قرباني 
آن  بازماندة  قربان،  عيد  كه  تبديل شد  جانوران  كردن 

است. بهار در توضيح اين مطلب مي‌نويسد: 
»داستان‌هاي اسحاق در تورات و اسماعيل در قرآن، 
شكل‌هاي تغييريافتة همين آيين و گوياي زمان برافتادن 
سامي‌نشين  سرزمين‌هاي  در  دلاورها  قرباني  مراسم 
آسياست«.  غرب  جوامع  در  پدرسالاري  يافتن  نيرو  و 

)بهار،64:1362(
اهموسه  همان  اسطوره،  در ساحت  موسي  حضرت 
از  قبل  1558ـ1580  )سال‌هاي  مصري  مقتدر  پادشاه 
ميلاد( است كه از داستان سارگون آول پادشاه اکد اخذ 

شده. )مفرد كهلان، 161:1375( 
چنین گفته‌های غيرعلمي و هرمنوتيكي، ساخته و 
پرداختة ذهن‌هايي با توهّم‌هاي نژادپرستانه و بي‌اعتقاد 
است. این برداشت‌ها را براي حضرت عيسي نيز در نظر 
گرفته‌اند و او را اسطورة ادونيس يوناني )همان:143( یا 
شخصي به نام يهوداي جليلي در نظر گرفته‌اند )همان: 
149(. عده‌ای نیز معتقدند که عیسی همان مهر است 
كه تولد او در شب يلداي ايراني با تولد مهر تطبيق داده 

شده است. 
با زمان و  اساطير  از تطبيق  اگر بخواهيم شناختي 
مثال  رفته‌ايم.  بيراهه  به  کنیم،  حاصل  تاريخ  و  مكان 

روشن آن اساطير ايراني است كه گروهي با معیار فوق 
به معرفی آن‌ها می‌پردازند.

غيرواقعی  مكان‌هاي  و  شخصيت‌ها  تفسير،  اين  در 
اين‌گونه معرفي مي‌شوند:

سياوش = فروتيش )همان:179(
رستم = گرشاسپ )همان:186(

كيخسرو = هوخشتر )همان:202(
فريدون = كوروش )همان:226(

كوراوغلو = كوروش )همان:238(
اسفنديار = داريوش اول )همان:287(

دقيانوس = داريوش )همان:297(
جابلقا = مجمع‌الجزاير ژاپن )همان:275(

جابلسا = چين )همان(
مقبرة داريوش)5/3 كيلومتري تخت جمشيد( = غار 

اصحاب كهف )همان:299(
حكيم  شاهنامة  در  كه  باشيم  داشته  به‌خاطر 
ابوالقاسم فردوسي، بسياري از اعلام تاريخي، جغرافيايي، 
اشخاص و كسان واقعي و حقيقي نيستند. مثلًا: »البرز« 
قفقاز  و  فارس  بلخ،  هند،  در  كوه‌هايي  به  شاهنامه  در 
ديگري  و  )كريمان 99:1375ـ239(  است.  اطلاق شده 
در مغرب، سرزمين‌هاي شام و يمن و قسمتي از مصر را 

شامل مي‌شود )همان:189(.
بنابراين تفاوت بارزی میان حقيقت در كلام آسماني 
غيرواقعي  افسانه‌هاي  و  افسانه‌پردازي  و  و متن مقدس 

وجود دارد. 
نکتة حائز اهمیت دیگری که باید بدان اشاره شود 
از  غير  چیزی  و  است  وحی  کلام  قرآن،  که  است  این 
که  است  تأويل‌هایي  و  نوشته‌ها  و  استنباطات  تفاسير، 
برخي از مفسران از آیات آن ارائه می‌دهند. بسياري از 
مضامين اسطوره‌اي كه در تفاسير قرآن كريم راه يافته 
است. غيرتوحيدي  و  شرك‌آلود  جعلي،  ضعيف،  است 

چون  بزرگي  مفسران  چگونه  كه  دارد  افسوس  جای 
با اغماض و بي‌توجهي، تفاسير خود  طبري2 و ديگران 
آكنده‌اند.3  زرتشتيات  و  مسيحيات  و  اسرائيليات  از  را 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             6 / 14

https://kimiahonar.ir/article-1-28-fa.html


127

كتاب‌ها و مقالات متعددي دربارة اين روايات ضعيف و 
جعلي توسط مسلمانان شيعه و سني نگاشته شده که 
كتاب مرحوم محمدجواد مغنيه4 صاحب تفسير كاشف 
كه از دانشمندان شيعي لبنان است و دكتر محمدحسين 

ذهبي5 از اين قبيل است. 

زمینه‌های پدیدارشناسی دین 
و پدیدارشناسی اسطوره

اصطلاح پدیدارشناسی نخست از سوی یوهان هانریش 
به   1764 سال  در  ولف7  کریستن  پیروان  از  لامبر6 
وی  نظر  به   )Spielberg, 1971:7-19( شد.  گرفته  کار 
برای  است  پدیدارها  تحلیل  روش  پدیدارشناسی، 
تشخیص دقیق حقیقت یا خطا.  پدیدارشناسی روشی 
است که تکیه بر آگاهی و صوَر آن دارد و بعدها در حوزة 

)Ryba, 1991:25-41( .دین به کار رفت
از  متأثر  اسطوره،  به  پدیدارشناسانه  رویکرد 
و  کلاسیک  رهیافت  دو  با  و  است  دین  پدیدارشناسی 
هرمنوتیک مطرح شده. پدیدارشناسی دین که به گفتة 
 )1886( ادیان  تاریخ  درسنامة  کتاب  در  دولاسوسای8 
درک ذات و وحدت صوَر متکثّر ادیان را دنبال می‌کند، 
رقیبی است برای تاریخ دین که در آن با روش توصیف 
به ماهیت  نظام‌مند پدیدارهای دینی، در پی دستیابی 
است.  دینی  پدیدارهای  در  نهفته  واحد  و  مشترک 

)Sharpe, 2009:222(
و  فاندرلیو9  همچون  دین  پدیدارشناسان  برخی 
برای  علمی  روشی  را  پدیدارشناسی  کریستنسن10 
مطالعة فراتاریخی دین می‌دانند که در پی کشف »ذات 

نهفته در پس پدیدارهای دینی« است.11
با مبنای دیالکتیکی، سیر  نیز هگل  این  از  پیش‌تر 
تاریخی دین را پدیدارشناسانه تحلیل کرد تا نشان دهد 
»دین مثبت«12 به زبان اسطوره، همان حقیقت مطلقی 
را آشکار می‌سازد که عقل همچون ایدة مطلق در کمال 
فلسفه بدان دست میی‌ابد.13 هگل به منظور دستیابی به 

»ذات معقول دین«، هم تاریخ و هم فلسفه را مورد توجه 

قرار می‌دهد زیرا قائل است دین صورتی تاریخی دارد که 
به تدریج در خودآگاهیِ روح با ایدة مطلق فلسفه یکی 

می‌شود. )خاتمی 95:1382(
هوسرل به عنوان بنیان‌گذار پدیدارشناسی کلاسیک، 
خود روش پدیدارشناسی را در حوزة دین به کار نبرد، 
اما روش فلسفی کارآمدی را در اختیار دین‌پژوهان قرار 
داد. وی در پی ابداع روش جدیدی برای تحلیل مسألة 
وفادار  بودن«  »علمی  آرمان  به  که  روشی  بود؛  آگاهی 
خاص،  معنای  به  پدیدارشناسی  هوسرل  نظر  از  باشد. 
بررسی  را  آن‌ها  ابژه‌های  و  معرفت  صورت‌های مختلف 
است  روشی  عام،  معنای  به  پدیدارشناسی  اما  می‌کند، 
ماهوی که به تأسیس علم دقیق فلسفه که موضوع آن 
جهان زندگی است می‌پردازد. او »اصل بازگشت به خود 
مطرح  پدیدارشناسی  روش  اصل  به‌عنوان  را  اشیاء«14 
می‌کند؛ بازگشت به داده‌هایی که در تجربه یا آگاهی به 
ما داده شده است، یعنی پدیدارهای آگاهی، و نه تجربة 
خارجی از عالم. آگاهی همواره با نسبت همراه است و این 
نسبت، ماهیت التفاتی15 را نشان می‌دهد که بیانگر نوعی 
بازتاب16 و رؤیت درونی در آگاهی است که بنا بر آن، ما 
نه به خود ابژه، که به تجربه یا پدیدار آن دست میی‌ابیم. 
نامیده  »پدیدار«17  آن‌ها  که  است  دلیل  همین  به 
همچون  که  است  این  آن‌ها  ذاتی  ویژگی  و  می‌شوند 
نسبت  این  است.  اشیاء  »پدیدارِ«  یا  از«  ـ  »آگاهی 
داشتن، در باطن هر بیانی ... که با تجربة روانی رابطه‌ای 
به خاطر  ادراک چیزی،  مثال:  برای  است؛  نهفته  دارد، 
آوردن چیزی، تفکر دربارة چیزی، امید به چیزی، ترس 

)Kockelmans, 1994:75-7( .از چیزی
بیـان  بـه  »تحویل«18  روش  بیـان  بــا  هوسرل 
تحویل  تعلیق19،  می‌پردازد:  معرفت  ریشهی‌ابی  مراحل 

پدیدارشناسانه20، تحویل ماهوی21 و تحویل استعلایی22.
»تعلیق«، یعنی خودداری از هر‌گونه حکم دربارة وجود 
عالمی خارج از آگاهی بشر. برای بررسی تجارب محض و 
آگاهی بشر از ابژه، باید از شهود بی‌واسطه بدون داشتن 
نخستین   )Husserl, 2012:33-4( کرد.  آغاز  پیش‌فرض 

بررسي مفهوم اسطوره در سنت اسلامي 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             7 / 14

https://kimiahonar.ir/article-1-28-fa.html


128

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

پیش‌فرضی که باید به کنار نهاد »دیدگاه طبیعی«23 است؛ 
یعنی صرف‌نظر از وجود عالم خارج و مستقل از آگاهی من. 
)Husserl, 1977:312( در دیدگاه طبیعی، »من همیشه 
حاضرم«، »عالم خارج، واقعی و مستقل از من در برابر من 
همه جا هست« و »بطلان بعضی از اجزای عالم خارجی، 
تأثیری در وجود خارجی و مستقل آن، همچون یک کل 

.)Husserl, 2012:51-3 & 60-2( .»خارج از من ندارد
تحویل پدیدارشناسانه: با تعلیق این دیدگاه طبیعی، 
تنها تجربه و آگاهی »من« باقی می‌ماند و منِ رهیافت 
طبیعی به حیات روانیِ محض تقلیل میی‌ابد که مرکز و 
 )Husserl, 1977:314-15( .کانون فعالیت‌های التفاتی است
آگاهی  محتوای  بررسی  پدیدارشناس،  وظیفة  بنابراین 
است. پس در تحویل پدیدارشناسانه باید از امور واقع به 
تجربه‌های روانی گذر کرد و به جای پرداختن به عالم 
پرداخت. روانی  و پدیدارهای  آگاهی  به  خارج مستقل، 

تحویل ماهوی: تحلیل آگاهی من از اشیاء، مستلزم 
و  توجه  مورد  امور،  ماهیت  و  است که صورت  امر  این 
التفات آگاهی قرار گیرد. ماهیت و صورت برای هوسرل، 
افلاطونی(  )دیدگاه  دارند  قرار  من  آگاهی  از  خارج  نه 
بلکه  ارسطویی(،  هستند)دیدگاه  انتزاعی  اموری  نه  و 
ماهیت‌بخشی24  فرایندِ  طیّ  که  خود‌آگاهی‌اند  فرامد 
که  فرایندی   )Husserl, 2012:39-44( می‌آید.  حاصل 
ابژه‌های خود قوام می‌بخشد.  در آن، آگاهی به ماهیت 
ماهیت‌بخشی، انشای آگاهی است. یعنی وقتی در تحویل 
ابژه‌ها را همچون تجربة  پدیدارشناسانه، شهود تجربی، 
شهودی  خویش،  درون  از  آگاهی  نمود،  من  بر  ابژه‌ها 
فرامی‌نهد. هوسرل این شهود را شهود ماهوی می‌خواند 
که با عملِ آگاهی از ابژه‌ها همراه است. در این فرایند، 
هر شهود فردی و تجربی به شهود ماهوی تبدیل و ابژة 

)Ibid:8-10( .شهود تجربی به ایده بدل می‌شود
تحویل استعلایی: هر چند هوسرل با تحلیل روانی 
آغاز می‌کند اما در صدد ارائة تحلیلی روانی نیست، بلکه 
تحلیل او استعلایی است زیرا روانشناسی برای وی در 
 Levinas,( می‌شود.  تعلیق  و  گرفته  قرار  شک  پرانتز 

را  تأویل، من خود  و  تعلیق  فرایند  1995:148( وی در 

همچون »منِ محض« با ابژه‌های آگاهی خویش میی‌ابد 
و بدین‌سان از »تجربة روانی خود« به »تجربة استعلایی 
 Husserl, 1977:20 &( .پدیدارشناسانه از خود« می‌رسد
26( بدین‌ترتیب امکان یقین در بارة من و ابژه‌های آگاهی 

فراهم می‌شود. در این دیدگاه در واقع هرگونه پرداختن 
به هستی »پرداختن به معرفتِ هستی« است. )خاتمی، 
همچون  را  ابتدا جهان  استعلایی  ذهنیت   )100:1382
دیدگاه طبیعی تعلیق می‌کند و سپس از طریق درک ذوات 
و ماهیات امور و از طریق آگاهی استعلایی جهان تعلیق 
شده از نو در آگاهی میی‌ابد. اذهان مختلف با برقراری 
بین‌الاذهانیّت25  یا  اذهان  تشارک  هوسرل  که  نسبتی 
می‌نامد، ضمن تفاهم با یکدیگر به عالم قوام می‌بخشند. 
می‌خواند؛  زندگی  عالم  دیلتای،  که  است  همان  این 
اختلاف  به‌رغم  که  همگانی  مشترک  تجربه‌های  عالم 
منظرها، از طریق همدلی26 بر همگان آشکار می‌گردد.

پدیدارشناسی به صورت مختصر، تعلیق حکم دربارة 
پدیدارهای  به  آن  تأویل  و  است  مطالعه  مورد  موضوع 
به  آن‌ها  ماهیّت  و  ذات  بر  تمرکز  همچنین  و  آگاهی 
به  و سرانجام دستیابی  آن‌ها  به  بخشیدن  معنا  منظور 
عینیّت آن‌ها در چارچوب روابط اذهان یا درون ذهنیتِ 
سوژهای آگاه براساس همدلی. چنان که خواهیم دید، 
همین عناصر اصلی است که پدیدارشناسان دین آن‌ها را 

در حوزة مطالعات دینی به کار برده‌اند.
وی  همفکران  برخی  و  الیاده،  چون  انديشمندانی 
را  دین  در  اسطوره  یا  دین  که  معتقدند  یونگ  نظیر 
می‌توان از راه پدیدارشناسی شناخت و بر همین اساس 
را جای یک  باید خود  اسطوره‌شناس،  یا  یک دین‌پژوه 
انسان اسطوره‌باور بگذارد و از زاویة دید وی به نقش و 
معنای اسطوره و دین پی‌ببرد. از این منظر اسطوره بر 
تا جایی که  انداخته  روح یک جامعة اسطوره‌باور سایه 
آنها تاریخ را آن‌گونه که باید، نمی‌بینند و در واقع همه 
چیز را به یک امر قدسی ارجاع می‌دهند و بر این باورند 
دارد،  اشراف  ما  بر  قدسی  اصل  آن  که  هنگامی  تا  که 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             8 / 14

https://kimiahonar.ir/article-1-28-fa.html


129

زندگی رشد و برکت دارد. به زعم الیاده، اسطوره‌شناس 
یا دین‌پژوه، نباید امور مقدس را در پدیده‌ای بجوید که 
انتظار می‌رود، بلکه باید امور قدسی را در جایی جست 
که انتظارش نمی‌رود. از دید وی، دین عبارت است از 
اسطوره‌هایی که انسان دین‌باور حقیقت آنها را می‌پذیرد 
و فهم اسطوره و دین از طریق پدیدارها و نمودهای آن، 

فارغ از فهم حقایق ذاتی و باطنی، امکان‌پذیر است. 

نقدی كوتاه بر نظریه‌پردازی الیاده

نظريـه‌پــردازي‌هـاي كلان در هـر حوزه‌اي از حيـات 
كه  روبه‌روست  ناگزيري‌هايي  و  دشواري‌ها  با  اجتماعي 
مهم‌ترين  نيست.  آن  از  خالي  نيز  الياده  نظريه‌پردازي 
نقدي كه بر نظريه‌پردازي‌هاي كلان اجتماعي مي‌توان 
وارد کرد، ادعاهای جاه‌طلبانه و توانايي محدود نظريه‌ها 
در اثبات آن مدعيات است. نظريه‌پردازي‌هاي كلان اغلب 
سعي ميك‌نند تا در ابتدا نظرية عامي را در باب كليّت 
جهان اجتماعي ارائه كنند و سپس با شواهد و مداركي 
به غايت محدود، نظرية خويش را بر واقعيت‌هاي جهان 
دل  در  كه  بنياديني  فرض  نمايند.  تحميل  اجتماعي 
اين‌گونه جهت‌گيري‌هاي نظري قرار دارد، اين است كه 
جهان اجتماعي را به‌سان جهان طبيعي قلمداد ميك‏نند 
و سپس با پندار امكان كشف قوانين عام، جهان‏شمول، 
ثابت و تغييرناپذيرِ حيات به جست‏وجوي آنها در بخش 
محدودي از جهان اجتماعي مي‏پردازند. مشكلِ اساسي 
كه در اين نوع مطالعات وجود دارد صرفاً طرح ادعاها و 
مطالعة محدود براي اثبات آنها نيست، بلكه نشاندن و 
از واقعيت به جاي كلّ واقعيت است.  قرار‌دادن بخشي 
اگر از اين زاويه به مطالعات ديني الياده نظر افكنيم، به 
خوبي مي‏بينيم كه الياده با همه سختك‏وشي و مطالعات 
زياد، هيچ‏گاه نتوانست شواهد و دلايل كافي براي اثبات 
ادعاهای خويش ارائه نمايد. در واقع، مشكلِ اصلي الياده 
ارائه  اديان  اين نيست كه نظرية پهن‌دامنه‏اي در مورد 

نموده است، بلكه مشكل اساسي اين است كه او:
اولاً، به لحاظ روش‏شناسي با تناقضاتي روبه‏روست؛ 

به گونه‏اي كه در جريان پژوهش و مطالعات خويش، به 
نموده  مطرح  روش‏شناختي  اصل  عنوان  به  خود  آنچه 
به‌عنوان  آغاز  در  الیاده  كه  را  آنچه  نمانده‌است.  پايبند 
تقليل‏گرايي مطالعات ديني نقد ميك‏ند، سرانجام خود 
و  دوركيم  ماركس،  اگر  روي‌مي‏آورد.  بدان  به‌گونه‏اي 
مي‏بردند،  تحويل  برون‌ديني  عواملي  به  را  دين  فرويد 
ديني  نظم  يك  از  واحدي  الگوي  ميك‏ند  سعي  الياده 
او در  نمايد. مطالعة  الگوهاي ديني تحميل  بر ساير  را 
منطبق ساختن  براي  پروژه‏اي  واقع  در  گوناگون  اديان 
اديان بر الگوي واحدي از يك نظم ديني باستاني است. 
تمایز  وجوه  و  تفاوت‏ها  به  نميك‏ند  سعي  هيچ‏گاه  او 
و  ناديده ‏انگاشتن  با  همواره  بلكه  كند،  توجه  اديان 
دستك‏م گرفتن وجوه تمايز، مي‏خواهد الگوي واحدي 
متفاوت  و  پيچيده  متنوع،  غايت  به  الگوهاي  دلِ  از  را 
در  الياده  ناچيز  مطالعة  برخي‏  نمايد.  استخراج  ديني 
مورد اسلام را دليلي بر ناپختگي و جهان‏شمول نبودن 
ديدگاه او مي‏دانند. )پالس، 272:1385(. در حاليك‌ه به 
نظر مي‏رسد بي‏توجهي به دين بزرگي همچون اسلام با 
آن همه پيچيدگي‏ها و گستردگي، صرفاً يك امر تصادفي 
نبوده، بلكه به احتمال زياد به اين دليل بوده كه الياده 
آن را دمساز با طرح كلي نظري خويش در مورد »دين 
گرفت  نتیجه  می‌توان  بنابراين،  است.  نيافته  باستاني« 
در  را  تقليل‏گرايي  از  پرهيز  و  بي‏طرفي  اصل  الياده  كه 

مطالعات ادیان رعايت نكرده است.
كافي  مدارك  و  شواهد  آنكه  جاي  به  الياده  ثانياً، 
نمايد، سعي  ادعاهای نظري خويش فراهم  اثبات  براي 
نموده است با دستك‏اري و دخل و تصرف در داده‏هاي 
مورد مطالعة خود، ديدگاه و نظرية خويش را بر واقعيت 
تحميل نمايد. آنچه او به عنوان داده‏هاي واقعي از اديان 
نشده  دستك‌اري  و  خام  داده‏هاي  مي‏دهد،  ارائه  ما  به 
ارائه  او  که  است  واقعيت  از  تفسيرهايي  بلكه  نيست، 
نموده. به طور مثال، تحليل الیاده از مسيحيت باستاني، 
در واقع، منطبق بر آموزه‏هاي واقعي مسيحيت نيست، 
بلكه قسمت‌هایی از دين‏ورزي پيروان مسيحيت است كه 

بررسي مفهوم اسطوره در سنت اسلامي 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             9 / 14

https://kimiahonar.ir/article-1-28-fa.html


130

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

طبق ايدة »اسطورة بازگشت ابدي« تفسير شده و سپس 
الياده  ميان  اين  در  آنچه كه  است.  ما عرضه گشته  به 
آگاهانه از اهميت آن غفلت ميك‏ند، زمينه‏هاي تاريخي 
خاصي است كه در آن پديده‏هايي همچون آب، سنگ، 
آسمان، زمين، درخت، ماه و خورشيد به نمادهاي ديني 
همواره  خويش  مدعيات  اثبات  براي  او  مي‏شوند.  بدل 
در  آنها  قراردادن  با  و  مي‏آورد  قبيل  اين  از  مثال‏هايي 
تحلیل  به  اجتماعيشان،  و  تاريخي  زمينه‏هاي  از  خارج 

آنها می‌پردازد.
سرانجام، فرض ديگري كه الياده، بي‏هيچ دليلي، آن 
اگزيوماتيك27 پذيرفته، »وحدت  را به عنوان يك اصل 
جوهري اديان« است. او نظرية خودش را در باب »دين 
باستاني« يا »دين كيهاني« از آن‏رو مطرح ميك‏ند كه 
اديان را داراي گوهر واحد مي‏داند. الیاده، بي‏آنكه هيچ 
ديني  حيات  مختلف  گونه‏هاي  و  انواع  از  نوع‏شناسي 
به  را  تنوع  و  اين گوناگوني‏ها  ارائه دهد، سعي ميك‏ند 
و  آشفتگي‏ها  پس  در  و  فرو‌بكاهد  ديني  واحد  الگوي 
گونه‏گوني‏هاي حيات ديني، نظم واحد و ساده‏سازي‏شدة 
مقدّس«  امر  »تجربة  طرح  با  او  نمايد.  آشكار  را  ديني 
رودولف اوتو، به نظر خودش یک تعريف جوهري از امر 
مقدّس به عنوان گوهر مشترك اديان مطرح نموده است، 
در‌حالی‌که هيچ‏گاه روشن نمي‏سازد كه ويژگي‏هاي اين 
از  چگونه  تجربه،  این  چيست؟  مقدّس«  امر  »تجربة 
همانند خلسه‏هاي  عميق وصف‏ناپذير،  احساسات  ساير 
ناشي از نشئه‏هاي اعتياد يا توّهمات رواني فرد بيمار و 
روان‏پريش تفكيك مي‏شود؟ آيا هر گونه احساس عميق 
و وصف‏ناپذير را مي‏توان تجربة امر مقدّس به‌‌شمار‌آورد؟ 
بسيار  ديني«  »امر  از  الياده  و  اوتو  تعريف  اینکه  با 
در  بدون  و  سطحي  بیانی  دارای  اما  ساده‏سازي‏شده، 
نظرگرفتن لايه‏هاي پيچيده، رازآلود و ماورايي است. به 
نظر مي‏رسد آنها خود نيز به درك روشني از »امر ديني« 
دست نيافته‏اند. البته اين مشكل از آنجا ناشي مي‏شود كه 
اشتیاق دست‏يابي به تعريفي واحد و فراگير از پديده‏هاي 
ذاتاً متنوع، انسان را وادار می‌کند تا پديده‏هاي اجتماعي 

را، بدون توجه به پيچيدگي‌ها، تكثر ابعاد و گونه‏گوني 
آنها،  به صورت انتزاعي و خارج از زمينه‏هاي تاريخي، 
اجتماعي و فرهنگي مطالعه نماید و در پایان، تكه‏هايي از 
واقعيت را جاه‏طلبانه به جاي كلّ واقعيت قرار ‌دهد. اين 
خطايي است كه نه تنها الياده، بلكه بيشتر نظريه‏پردازان 

از ماركس تا فرويد،پیوسته آن را تكرار ميك‏نند.

يافته‌ها 

تصويرهاي ذهني و دروني مادّي، در ادراك يك شكل تأثیر 
دارد؛ ادراکی که آميزه‌اي چندگانه از خود مدرك است 
كه گاه مي‌تواند با عواملي همچون انديشه و خردگرايي و 
سرشتِ خدايي در تضاد باشد. این ادراک، در رويكردي 
خوش‌آمد  باعث  كه  می‌کند  خلق  را  تصويري  طبيعي، 
ذهنی و اعتقادي خود می‌گردد و رویکرد‌هاي گوناگوني 
جنبة  بيشتر  كه  محسوس،  رویکردهای  دارد:  پي  در 
حسي دارند و متغيرند و رویکردهای معقول،كه دلالتي 
هستند و به خرد و عقل و دانايي و توحيد مي‌انجامند. 
برخي از مدافعان مسيحیت معتقد بودند که  اسطوره‌ها 
رقم  را  پوچي  و  دروغ  كه  هستند  خيالي  داستان‌هاي 
مي‌زنند و به بیان اعمال شنيع می‌پردازند. آنها به همین 
)15:1386 )وارنر،  داشتند.  كراهت  اسطوره‌ها  از  سبب 

بعضي ديگر از الاهيون مسيحي معتقدند كه اساطير، 
آنها  از  تحريفي  يا  واقعيات كتاب مقدس  از  قبلي  خبر 
طبيعي  عوامل  تعيّن  را  اساطير  آلماني،  نحلة  است. 

مي‌دانند. )مصاحب، 1345، ج 117:1(
همة  مي‌نويسد:  زرين،  شاخة  كتاب  صاحب  فريزر، 
در  حاصل‌خيزي  و  بارآوري  به  مربوط  اصلًا  اساطير 

)Frazer, 1996( .طبيعت است
»ابتدايي  ذهن  به  صرفاً  اسطوره  می‌گوید:  بیرلین 
نگاه  از   )10:1386 )بيرلين،  دارد.  تعلق  پيشاعلمي«  و 
يوهان  است.  تاريخ«  ماقبل  »تاريخ  به‌مثابة  اسطوره  او، 
قرن  در  سويسي  )كلاسي‌كدان  يكهوفي28  ياكوب 
نوزدهم( و رابرت گريوز)نويسندة بريتانيايي قرن بيستم( 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            10 / 14

https://kimiahonar.ir/article-1-28-fa.html


131

مادرسالاري  دوران  محصول  اساطير،  كه  بودند  معتقد 
است. )همان:364(

كارل ياسپرس )1969ـ1883(، دورة پيدايش اديان 
لوگوس  به  ميتوس  از  بزرگ  را چرخش  جهاني  بزرگ 
يا جهان‌بيني اسطوره فرضيه‌پردازي فلسفي و دينی در 
را »دوره  اين دوره  را توصيف می‌کند و  معناي كنوني 

محوري«29 می‌نامد. )همان:399(.
ديني  جامعه‌شناسان  و  اسطوره‌شناسان  از  گروهي 
زمان  در  ملحدان  و  مشركان  و  كفار  نظریة  همان  به 
پيامبر اسلام)ص( معتقدند که كلام آسماني را اسطوره 
می‌خواندند. چند نظریه برای نمونه در اینجا ذکر می‌شود:

»... متون مقدس اديان بزرگ، همگي بسته‌هايي از 
اسطوره‌اند...« )بيرلين 10:1386(

جامعه‌شناسي  و  ابتدايي  اديان  تاريخ  بررسي  در   «
ديني اين چنين پنداشته شده: بشر به‌تدريج براي ارواح 
خود  خداي  را  اشياء  روح  مي‌گردد،  قائل  الهي  جنبة 
مي‌شمارد و بت‌پرستي و شرك را رواج مي‌دهد در اين 
ميان، شخصي مانند ابراهيم و پيغمبر اسرائيل و اسلام 
انسان  در  را  »ارواح‌پرستي«  سير  آخرين  تا  است  لازم 
»حقيقت  مادي  جهان  و  اشياء  ماوراء  در  و  دهد  جاي 
جهان  و  خود  خداي  را  آن  و  گيرد  نظر  در  را  كل« 

شناسند«. )خدايار محبي، 185:1342( 
که  باورند  اين  بر  اشتراوس  كلود  مانند  نيز  برخي 
به  است.  ديگر  اسطوره‌اي  خود  اسطوره،  يك  بازگويي 
متن  قرآنك‌ريم،  و  كتاب‌مقدس  آنان  به‌زعم  تعبير  اين 
اسطوره‌شناخت است و هيچ متن ديگری هم‌سنگ آنان 

نيست. )وارنر، 16:1386(
از ديدگاه زبان‌شناسي، تنها بررسی‌هایی سطحی بر 
ريشه‌هاي  زبان‌شناسان،  شده‌است؛  انجام  اسطوره  روی 
واژگان را تطبيق داده و نتايج را به زعم خود استخراج 
نموده‌اند. به مرور زمان، یک ادبيات اسطوره‌ايِ كليشه‌اي 
پديد آمده كه به دليل تكرار فراوان، به واقعيت و حقيقت 
شباهت یافته و چه‌بسا مورد پذیرش ساده‌انديشاني نیز 
قرار‌گرفته باشد. از نظر این افراد، صفت خاص اسطوره 

دروغ بودنش نیست، بلكه این است كه باوركنندگانش 
آن را به فرمودة خداوند راست مي‌دانند و منكرانش آن 

را افسانه مي‌شمارند. 
لوي برول معتقد است که بينش اساطيري مرحلة 
.)98  :1381 )واحددوست،  است.  ذهن  پيش‌منطقي 

افسانه  »اسطوره،  می‌گوید:  باب  این  در  نیز  پثازونن 
دو  تاريخ  نه  و  واقعي  تاريخ  است؛  تاريخ  بلكه  نيست 
بخشي. داستاني واقعي كه به علت محتواي خود حكايت 
ازل.«  از وقايع حقيقي ميك‌ند يعني آغاز وقايع بزرگ 
برخلاف  اسطوره  موس،  مارسل  نظر  از  )همان:212( 
افسانه، در عالم جاويدان و سرمدي تصوير شده است. 
)همان:244( و بيشتر از همه درخصوص نشانه‌شناسي، 
رمزگان و نمادهاي آن دوران، پديدارشناسي آنها و پيوند 

)Grimal,1966:9( .آن با سایر هنرها قابل تأمل است
از  ملت  و  قوم  هر  تاريخ  از  پيش  اسطوره‌هاي 
و  روان‌شناسي  هستي‌شناسي،  مختلف  جنبه‌هاي 
ديدگاه مردمان آن زمان درخصوص آفرينش و نيروهاي 
ماوراء‌الطبيعه قابل‌بررسي و گفتگو است. فيلسوفان نيز 
باور هايدگر در يونان  اين‌باره اظهارنظر كرده‌اند؛ به  در 
و  »انسان  و  سو  يك  از  خداييان«  و  »انسان  باستان، 
و  بوده‌اند  مقيم  آن  در  خداييان  زماني  كه  طبيعت«، 
سوي  از  كرده،  ويران  را  اقامتگاه  اين  تكنولوژي  اينك 
ديگر، به نداي يكديگر پاسخ مي‌گفتند. نزد وي انسان 
دو  رود، هر  و خداييان همچون سواحل دو سوي يك 
ظهور  همان  كه  واقعه،  يا  رويداد  برمي‌آيند.  هستي  از 
جهان،  چهارگهانِ  است،  هستنده  در  هستي  حقيقت 
زمين، خداييان و ميرندگان يا آدميان را ظاهر مي‌سازد. 

)وجداني، 648:1385(
  در برابر اين دروغ و تهمت همان پاسخي را كه قرآن 
توحيدي  اديان  پيدايش  دربارة  اما  گفت  مي‌توان  داده 
نمي‌گنجد.  مقاله  اين  در  كه  است  فراواني  مطالب 
که  نظریه‌اند  این  بر  اشتراوس  کلود  مانند  نیز  برخی 
است.  دیگر  اسطوره‌ای  خود  اسطوره،  یک  بازگویی  هر 
قرآن کریم  و  آنان کتاب مقدس  زعم  به  تعبیر  این  به 

بررسي مفهوم اسطوره در سنت اسلامي 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            11 / 14

https://kimiahonar.ir/article-1-28-fa.html


132

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

متن اسطوره‌شناخت بوده و هیچ متن دیگری هم‌سنگ 
آنان نیست )وارنر،16:1386(. این‌گونه توهمات در نهایت 
در  که  است  اسلام  صدر  مشرکان  مطالب  تکرار  همان 

برابر مطالب کتاب مقدس مسلمانان اظهار می‌کرده‌اند.
آنچه در كتاب آسماني آمده واقعي و حقيقي است 
و مطالب آن را نبايد همچون مشركان »اساطير« خواند. 
باب  این  در  مثالي  شاهد  احقاف  سورة  مباركة  آية  در 
آورده شده است: پدر و مادري كه فرزند خود را به عقيدة 
آنها می‌گوید:  به  پرخاشگرانه  فرزند،  و  معاد مي‌خوانند 
زنده  )ازگور(  كه  مي‌دهيد  وعده  من  به  آيا  برشما،  افُّ 
نسل‌ها  من  از  پيش  كه  آن  حال  شويم؟  آورده  بيرون 
آمده‌اند )و مرده‌اند و بازنگشته‌اند( و آن دو )پدر و مادر( 
به درگاه الهي استغاثه ميك‌نند )و به فرزند ناخلف خود 
مي‌گويند: ( واي بر تو! ايمان آر، كه وعدة خدا حق است. 
اما او پيوسته مي‌گويد: اين )حرف‌ها( چيزي جز اساطير 

پيشينيان نيست. 
خود،  مثنوي  در  مثالي  ذكر  با  جلال‌الدين،  مولانا 
وابستگي جغد به ويرانه را چونان كساني می‌داند كه به 

سنت‌هاي كهنه دل بسته‌اند: 
گر بيايد باز سلطاني ز راه 

صد خبر آرد بدين جغدان ز شاه 
شرح دارالملك و باغستان و جو 

بس بر او افسوس دارد صد عدو 
كه چه باز آورد افسانة كهن 

كز گزاف و لاف مي‌بافد سخن
كهنه ايشانند و پوسيدة ابد

ورنه آن دَم كهنه را نو ميك‌ند
مردگان كهنه را جان مي‌دهد

تاج عقل و نور ايمان مي‌دهد
دل مَدز از دلرباي روح‌بخش

كه سوارت ميك‌ند بر پشتِ رخش 
)مولانا، 451:1321(

مطالب  توحیدی  ادیان  پیدایش  دربارة  پایان  در 
فراوانی است که ارائة این مقاله نمی‌گنجد30.

پي‌نوشت‌ها

1. يعني: سوگند به سطرهايي كه نوشته شده‌اند همانا مي‌گويم: اي 
نصر، ياري كن!

2. براي اطلاع بيشتر ر.ك به مقاله‌هاي انديشمند در »يادنامه طبري« 
و  محمد:286  ميرزا  علي‌رضا  نوشته  طبري،  تفسيري  روش  مقاله‌  و 

طبري ج 7-1:8(
عبدالله‌بن  منبه،  وهب‌بن  كعب‌الاحبار،  از  طبري  روايات  از  برخي   .3
سلام كه يهودي‌الاصل و ابن‌جريح كه در اصل نصراني بوده نقل شده 
است و همچنین برخی از آنها در كتاب‌هاي ابن‌مقفع و هشام كلبي 
آمده كه ترجمه كتاب‌هاي ايراني و عربي را شامل است. )التفسير و 

المفسرون، ج 481:1(
4. اسرائيليات القرآن، 1891م، دارالجواد، لبنان.

5. الاسرائيليات في‌التفسير و الحديث، لبنان،1141 هـ.ق.
6. Johan Heinrich Lambert

7. Christian Wolff

8. Ch. De la Saussaye

9. Gerardeus van der leeuw

10. William Brede Kristensen

11. ر. ک:
Kristensen, William Brede. (1960)  The meaning of  

religion;: Lectures in the phenomenology of religion. M. 

Nijhoff, pp. 1-3 

و مقدمه کتاب
Leeuw G Van Der (1992)Religion in Essence and  

Manisfestation. Princeton University Press; Reprint  

edition

12. Positive religion

13. ر.ک:
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. (2009). Lectures on the 

Philosophy of Religion, Vol. I, BiblioBazaar,vol 1, P. 1

14. in interiorehonina habitat veritas

15. intentional

16. reflexion

17. phenomenon

18. reduction

19. epoché

20. phenomenological reduction

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            12 / 14

https://kimiahonar.ir/article-1-28-fa.html


133

21. eidetic reduction

22. Transcendental reduction

23. natural attitude

24. Ideation 

25. intersubjectivity

26. empathy

27. Axiomatic

28. Johan JahobBachofen

29. Axial Perlod

و  ماهيت   )1353( فضل‌الله:  كمپاني،  ر.ك:  بيشتر  اطلاع  براي   .30
منشاء دين، انتشارات فراهاني تهران. 

همچنین براي آشنايي با نظريات جامعه‌شناسي دين ر.ك: جلالي مقدم، 
تهران.  مركز،  نشر  بر جامعه‌شناسي دين،  درآمدي  مسعود، )1379( 

منابع

1. اصفهاني، راغب. (1975م.(، المفردات في غريب القرآن، بيروت.
بهمن  ترجمة  جاودانه،  بازگشت  اسطورة  ميرچا. (1378)،  الياده،   .2

سركاراتي، تهران، نشر قطره.
جلال  ترجمة  اسطوره،  چشم‌اندازهاي   ،)1362(  . ــــــــــــ   .3

ستاري، تهران، توس.
امامي، صابر. )1380(، اساطير در متون تفسيري فارسي، تهران،   .4

جنبه فرهنگ.
نشر  تهران،  ايران،  فرهنگ  در  جستاري   ،)1385( مهرداد.  بهار،   .5

اسطوره.
6. ـــــــــــ . )1362(، پژوهش در اساطير ايران، تهران، توس.

7. بيرلين، ج.ف. )1386(، اسطوره‌هاي موازي، ترجمة عباس مخبر، 
تهران، نشر مركز.

نقد  و  ترجمه  دين،  باب  در  نظريه  هفت   ،)1385( دانيل.  پالس،   .8
محمّدعزيز بختياري، قم، مؤسسه آموزشي و پژوهشي امام خميني، 

چ دوم.
9. جرجاني، ابوالمحاسن. )1337(، تفسير گازر، جلاء الاذهان و جلاء 

الاحزان، تصحيح ميرجلال‌الدين محدث، تهران.
10. جلالي مقدم، مسعود. )1379(، درآمدي به جامعه‌شناسي دين و 

آراء جامعه‌شناسان بزرگ دربارة دين، تهران، نشر مركز.
سال  قبسات،  زمينه‌ها«،  دين:  »پديدارشناسی  محمود.  خاتمی،   .11

هشتم، بهار 93:1382- 104
12. خدایار محبي، منوچهر. )1342(، بنيادين و جامعه‌شناسي، تهران، 

ابن‌سينا.

13. خرمشاهي، بهاء‌الدين. )1374(، ترجمة قرآن كريم، تهران، نشر 
نيلوفر.

دكتر  ترجمة  چيست،  پديدارشناسي   ،)1376( آندره.  دارتيك،   .14
محمود نوابي، تهران، سمت.

15. دهخدا، علي‌اكبر: لغت‌نامه، موسسه دهخدا، تهران.
16. ذهبي، محمدحسين. )1411 هـ.ق.(، الاسرائيليات في التفسير و 

الحديث، لبنان.
17. رازي، ابوالفتوح. )1374(، روض‌الجنان و روح‌الجنان، به كوشش 

دكتر محمدجعفر ياحقي و دكتر محمدعلي ناصح، مشهد.
18. رجبي، پرويز. )1375(، جشن‌هاي ايراني، تهران، نشر فرزين.

19. زماني، كريم. )1389(، ترجمة فارسي قرآن كريم، تهران.
20. ساكالوفسكي، رابرت. )1384(، درآمدي بر پديدارشناسي، ترجمة 

محمدرضا قرباني، تهران.
21. سرخوش كرتيس، وستا )و ديگران(. )1385(، جهان اسطوره‌ها، 

ترجمة عباس مخبر، تهران، نشر مركز.
22. شايگان، داريوش. )1372(، بت‌هاي ذهني و خاطرة ازلي، تهران، 

اميركبير.
شريف  تفسير   ،)1363( محمد.  بهاء‌الدين  لاهيجي،  شريف   .23

لاهيجي، تهران، نشر علمي.
24. صدري‌افشار، غلامحسین. )1373(، فرهنگ فارسي امروز، ويرايش 

سوم،تهران، نشر كلمه.
25. صفارزاده، طاهره. )1381(، ترجمة فارسي و انگليسي قرآن حكيم، 

تهران، حوزه هنري.
شركت  تهران،  قرآن،  از  پرتوي   ،)1384( سيدمحمود.  طالقاني،   .26

سهامي انتشار.
27. طاهري قزوينی. )1386( ترجمة فارسي قرآن مجيد، تهران.

سيد  ترجمة  الميزان،   ،)1362( سيدمحمدحسين.  طباطبايي،   .28
محمد‌باقر موسوي و ديگران، تهران، رجا.

29. طبرسي، فضل‌بن‌الحسن. مجمع‌البيان في تفسير القرآن.
30. طبري، ابوجعفر محمدبن جرير. )1354(، ترجمة تفسير طبري، به 

اهتمام حبيب يغمایي، تهران، توس.
31. قريشي، سيدعلي‌اكبر. )1352(، قاموس قرآن، تهران، دارالكتب 

اسلاميه.
31. كاسپرر، ارنست. )1367(، زبان و اسطوره، ترجمة محسن ثلاثي، 

تهران.
32. كريمان، حسين. )1375(، پژوهشي در شاهنامه، تهران، سازمان 

اسناد ملي ايران.
33. كزازي، محمدجلال‌الدين. )1376(، رؤيا، حماسه، اسطوره، تهران، 

نشر مركز.

بررسي مفهوم اسطوره در سنت اسلامي 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            13 / 14

https://kimiahonar.ir/article-1-28-fa.html


134

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

ع.ا.  ترجمة  دين،  اداي  و  ايران  اساطير   ،)1381( ژوزف.  34. كمبل، 
بهرامي، تهران، روشنگران.

35. كمپاني، فضل‌الله. )1353(، ماهيت و منشاء دين، تهران، فراهاني.
تهران،  فارسي،  دايرة‌المعارف   ،)1345( 36. مصاحب، غلامحسين. 

فرانكيني.
37. معين، محمد. )1360(، فرهنگ فارسي، تهران، اميركبير.

38. مغنيه، محمدجواد. )1981م.(، اسرائيليات القرآن، لبنان، دارالجواد.
تاريخ  و  زرتشت  زادگاه  گزارش   ،)1375( جواد.  كهلان،  مفرد   .39

اساطيري ايران، تهران، نگين.
40. مكارم شيرازي، ناصر. )1367(، تفسير نمونه، تهران.

41. مولانا جلال‌الدين محمد بلخي. )1321(، مثنوي، تهران.
42. ميبدي، ابوالفضل. )1364(، كشف‌الاسرار و عده ‌الابرار، به اهتمام 

علي‌اصغر حكمت، تهران، اميركبير.
وزرات  تهران،  طبري،  يادنامة   ،)1369( علي‌رضا.  ميرزامحمد،   .43

فرهنگ و آموزش عالی.
44. واحددوست، مهوش. )1381(، رويكردهاي علمي به اسطورشناسي، 

تهران، سروش.
45. وارنر، ركس. )1386(، ‌دانشنامة اساطير جهان، ترجمة ابوالقاسم 

اسماعيل‌پور، تهران، اسطوره.
46. وجداني، سياوش. )1385(، زمينه و زمانة پديدارشناسي، تهران، 

قطره.
47. هاشمي‌رفسنجاني، علي‌اكبر. )1375(، تفسير رهنما، تهران.

48. ياحقي، محمدجعفر. )1377(، »فرهنگ‌نامة قرآني«، گروه فرهنگ 
و ادب بنياد پژوهش‌هاي اسلامي، آستان قدس رضوي.

49. Frazer, sit james George, (1996) Goloden Bough, U.K.

50. Grimal, PieĪre: (1966) Larousse world mythology, 

Dublin.

51. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. (2009). Lectures on 

the Philosophy of Religion, Vol. I, Biblio Bazaar, vol 1

52. Husserl, Edmund. (1977) Cartesian Meditations: 

An Introduction to Phenomenology. Trans. By Dorion 

Cairns Martinus Nijhoff Pub.; 1th edition

 Ideas: General Introduction to (2012) . ـــــــــــــــــــــ .53

Pure Phenomenology. Routledge ; 1th edition

 .Phenomenological Psychology .(1977) . ـــــــــــــــــــــ .54

Springer; 1th edition

55. Kockelmans, Joseph. (1994) Edmund Husserl’s  

Phenomenology, Purdue University Press

56. Kristensen, William Brede. (1960)  The meaning of 

religion;: Lectures in the phenomenology of religion. M. 

Nijhoff. 

57. Leeuw G Van Der (1992) Religion in Essence and 

Manisfestation. Princeton University Press; Reprint  

edition

58. Levinas, Emmanuel. (1995) Theory of Intuition in 

Husserl’s Phenomenology, Trans. By Andre Orianne. 

Northwestern University Press; 2th edition.

59. Ryba, Thomas. (1991) Essence of Phenomenology 

and Its Meaning for the Scientific Study of Religion.  

Peter Lang Pub Inc; 1th edition

60. Shakir. M.H. The Holy Quran, Tehran, ?

61. Sharpe, Eric J. (2009) Comparative Religion:  

A History. Bristol Classical Press.

62. Spielberg, Herbert. (1971) The Phenomenological 

movement, a Historical Introduction. Martinus Nijhoff 

Publishers; 2th Edition edition

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            14 / 14

https://kimiahonar.ir/article-1-28-fa.html
http://www.tcpdf.org

