
وانمایی: تاریخچه و مفهوم
نگاهی به الزامات وانمایی برای جامعه و هنر معاصر از منظر ژان بودریار
سهیلا منصوریان*

چکیده 

در نوشتار پیش‌رو، مفهوم »وانمایی« و همچنین تطور و شکل‌گیری و نگاه تاریخی آن مورد بررسی قرار گرفته است؛ مفهومی 
متعلق به اندیشمندی جامعه‌شناس و اهل فلسفه که در شروع فضای پسامدرن، از دهة 60، اندیشه‌های خود را در قالب سخن‌رانی 
از واژگانی چون وانموده و وانمایی و حاد ـ واقعیت  اندیشه‌ها  این  بیان  ارائه می‌دهد. وی، در  با سبک خاص خود،  و نوشته، 
از دیدگاهی چپ‌گرایانه آغاز می‌کند و به نقد سیستم مارکسی  و فروپاشی استفاده می‌کند. ژان بودریار، فیلسوف فرانسوی، 
می‌پردازد؛ مقابله‌ای که نتیجة آن را در این ایده خلاصه می‌کند: همة عملکردهای موجود، در جهت افزایشِ مصرف و انفعالِ 
سوژه است. مفهومی که جایگزین کلید واژة تولید مارکسی شده و رهبری همة حوزه‌های موجود در فضای پسامدرن را به دست 
می‌گیرد. این مفهوم، نشان می‌دهد که چطور همة حوزه‌های موجود اعم از سیاست، هنر و دین، از ورای مفهوم وانمایی و با 
کدهایی بی‌ارجاع درهم تابیده شده و کارکرد خود را وقف خواستن یک ایدئولوژی شاید سیاسی و اقتصادی می‌کنند؛ کدهایی 
زنجیروار، تکرارشده، عامدانه و تهی از معنا. بودریار مدعی می‌شود که بهترین نقشه برای رسیدن به یک هدف سیاسی ـ اقتصادی، 
»بی‌نقشه بودن« و شاید استراتژی »بی‌معنایی« است. آگاهی تهی‌شده، هدف نهایی شرایط است و تحیّر ناشی از آن و همچنین 
سکوت پیش‌آمده از جانب سوژة ناخودآگاه و غیرانقلابی، بهترین نتیجه و پاسخ این هدف‌گذاری در وضعیت پسامدرن است. در 
این شرایط است که سوژه انتخاب عمل را از دست می‌دهد و هرگونه صورت تعالی‌خواهانه از این وضعیت، برای گونه‌ای دیگر از 
زندگی نفی می‌گردد؛ و این‌گونه است که حقیقت هنر معاصر یا پسامدرن، در برابر این موقعیت اطمینان می‌یابد که رسالت خود 

را انجام داده است.

کلید واژه‌ها: حاد، واقعیت، وانمایی، وانموده، فروپاشی، مبادلة نمادین، هنر معاصر

sizarta_dey@yahoo.com كارشناس ارشد فلسفة هنر، دانشگاه علامه طباطبايي *

تـاریخ دریـافت مقاله: 1390/9/10
تاریخ پذیرش مقاله: 1390/12/25

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             1 / 12

https://kimiahonar.ir/article-1-27-fa.html


110

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

مقدمه

در زیست‌جهان امروز، الگوهای سایبرنتیکی، تکنولوژی 
راهبردهای  همراه  به  اطلاعاتی  جدید  سیستم‌های  و 
و  نظم‌یافته  رسانه‌ای  مختلف  قالب‌های  در  کامپیوتری 
شکل جدیدی از فرهنگ و هنر را ارائه داده‌اند. عوامل 
در  و  شده  مدرن  دورة  روایتی  منطق  جایگزین  فوق، 
نتیجة آن، شیوة ارائة معمول و مرسوم هنر و امر زیبا 
را دستخوش تغییر و تحول کرده است. این گونة جدید 
ارائه، به دنبال نظم گذشته و نظریات افلاطون در مورد 
مفهوم بازنمایی هنر حرکت می‌کند )و می‌گوید: »هنر، 
در  و  را دگرگون ساخته  آن  ولی  است«(،  تقلید  تقلید 
عام  عرفی،  درک  و  فهم  می‌دهد.  ارائه  جدید  بستری 
نظام  و  براساس منطق  بازنمایی،  و  ارائه  از  و کلاسیک 
دیالکتیکی دال و مدلول یا الگو و بازنموده دنبال و در 
شکل‌گیری مفاهیم دوسویه همچون زشت و زیبا در حوزة 
جلوه‌گر  و  معنادار  آنها  بین  موجود  تفکیک‌های  و  هنر 
می‌شده است. به همین سبب افلاطون، هنر را به دلیل 
می‌داند. دور  از حقیقت  مرحله  دو  ُـلی،  مُث تصویر  ارائة 

تکرار  جز  چیزی  هنری،  امر  نیز  مدرن  هنر  در 
نبوده‌است؛  تکنولوژیک  پیشرفت  از  ناشی  هیجانات 
مفاهیم برآمده از انسان مدرن که به قول بودلر، موظف 
را،  انرژی  و  ماده  تبادل  و  تبدیل  عظیم  صور  تا  است 
شیمی،  اپتیک،  )فیزیک،  مدرن  تکنولوژی  و  علم  که 
کند  بازآفرینی  خود  برای  بارآورده‌اند،  به  مهندسی( 
)بودلر،174:1389(. در واقع، هنرمند مدرن، نیازی ندارد 
تا از ابداعات جدید سود بجوید بلکه کافی است این روح 
جدید و حاکم را جان بخشد؛ دست‌مایه‌ای که در جریان 
و  روح  کولاژ  و  کوبیستی،  نقاشی‌های  در  ذهن،  سیال 

حس هنرمند مدرن را به حد اعلا نمایان می‌سازد.
تطور  براساس  و  معاصر  رویکرد  در  زیبا«،  »امر 
مفهوم وانمایی، در قالب و شکل دیگری تعریف گردیده 
کلاسیک  مرحلة  دو  سنتز  گفت  بتوان  شاید  که  است 
و مدرن به حساب می‌آید. این مفهوم و بررسی آن به 
دهة 80 بازمی‌گردد. در این سال، ژان بودریار در مقام 
جامعه‌شناس، حوزة تجربة جدیدی از زیبایی‌شناسی را 

توضیح می‌دهد که با وجود روزمره بودن آن از دید و نگاه 
نقادانه دور مانده‌است و پرداختن به آن درک جدیدی را 
به فضای نقادی موجود اضافه می‌کند. او در نوشته‌های 
آغازین خود، که متأثر از بارت1 و لفبور2 و دیگران است، 
مفاهیمی چون وانمایی3، حاد ـ واقعیت4 و فروپاشی5 امر 
پدیدارهای  این  واقع  توضیح می‌دهد. »در  را  اجتماعی 
بدیع6 و جدید، ساختارهای جامعة پسامدرن را تشکیل 
و  محدوده‌ها  طبقه‌بندی‌ها،  آن‌ها  به‌وسیلة  و  می‌دهند 
ارزش‌های صورت‌های پیشین جامعة صنعتی محو شده و 
صورت‌های جدیدی از ساختار فکری، تجربی و اجتماعی 
این  میان  در   .)kellner,1989:60( می‌شود.«  تأسیس 
مفاهیم، وانمایی، نقشی کلیدی در فهم رویکرد مذکور 
داشته و حوزة اساسی اندیشة بودریار را شکل می‌دهد.

تاریخ وانمایی 

براساس رویکرد تاریخی، مفهوم وانمایی، محصول دو دورة 
فکری بودریار می‌باشد: دورة نخستین شامل آثاری چون 
نظام اشیا7، جامعة مصرفی8 و نقدی بر اقتصاد سیاسی 
نشانه‌شناسی  جریان  کلی‌نگر،  دیدی  در  است.  نشانه9 
حاکم بر دورة مدرن؛ هویت‌یابی براساس نشانه ـ ارزش 
و جایگزین شدن این مفهوم به جای استفاده ـ ارزش؛ 
رشد و توسعة فرهنگ مصرف‌گرایی و در نتیجه نمایش 
را بسط و  به‌عنوان ساختار ضروری جامعة معاصر  کالا 
که  است  باور  این  بر  بودریار  واقع  در  می‌کند.  تبیین 
کالاها، دیگر براساس میزان نیاز واقعی تولید نمی‌شوند 
بلکه تولید در فرایند افزایش مصرف‌گرایی، وارد زنجیرة 
معنایی جدیدی می‌گردد که براساس بسته‌بندی، مارک، 
لوکس و یا منطق مُد و به طور خلاصه،»نمایش« است 
می‌گیرد.  قرار  مبادله  عامل  و  می‌کند  پیدا  اهمیت  که 
وی این شیوة جدید را »نشانه ـ ارزش«می‌خواند و بر 
این باور است که خود نشانه‌ها، فرهنگ‌سازی جدید یا 
وانموده را ساختار می‌بخشند. نشانه‌هایی بی‌هویت، که 
سوژه  هویت  حتی  پسامدرن،  جهان  در  هرچیز  هویت 
و  جاودانگی  معاصر،  سوژة  می‌کنند.  تعریف  را  فاعل  و 
پرستیژ و درک موقعیت خود را در انبوه کالاها و مفاهیم 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             2 / 12

https://kimiahonar.ir/article-1-27-fa.html


111

و  دیدگاه  این  براساس  می‌یابد.  در  آن‌ها  شدة  وانموده 
معتقد  بودریار  انقلابی،  از سوژة  مارکس  تلقی  برخلاف 
تغییر  در  فعالی  نقش  تنها  نه  انقلابی،  سوژة  که  است 
شرایط ندارد، بلکه عامدانه به امری منفعل و سرسپرده 
همان  یعنی  است؛  گشته  بدل  وانمایی  امر  مقابل  در 
محصور بودن در اندیشه‌های پساساختارگرایانه و ظهور 
در قالب سوژة درگیر زبان و قالب‌های فرهنگی که در 
آن نگاه آزادی‌محورانة سوژه با بن‌بست مواجه شده است. 
این سوژه در تفکر ساختارگرایان و پساساختارگرایان، به 
وسیلة زبان و مناسبات اجتماعی و صورت‌های فرهنگی 
تولید شده و عملی مستقل از این حوزه‌ها ندارد. این نگاه 
او به  نقادانه به مارکس در قالب رد نگاه تولیدمحورانة 
سبب ایجاد بیگانگی و بهره‌کشی و از بین بردن فردیت 

و پتانسیل‌های آن، تکمیل می‌گردد.
با کتاب آیینة  بودریار در دورة دوم تفکر خود، که 
نظم  و  مرگ11 شروع شده  و  نمادین  مبادلة  و  تولید10 
حاکم بر جوامع پیشامدرن را تبیین می‌کند، این نکته 
را نشان می‌دهد که چطور ساختارهای موجود آن زمان 
برخلاف مفهوم تولید مارکسی از مفهوم مبادلة نمادین 
پیروی می‌کرده است. وی توضیحات خود را با بیان آرای 
ژرژ باتای پی‌گرفته و نشان می‌دهد که انسان پیشامدرن 
با  انسان  مبادلات  براساس  خود،  روابط  و  مناسک  در 
طبیعت و در گروی مفاهیم نمادین، به کنش و واکنش 
می‌پرداخته است. این روابط، شامل لذت آیینی و ارتباط 
و  است  تلقی شده‌  ارزشمند  و  بوده  با طبیعت  معنادار 
سود، افزایش تولید، حقایق عصر مدرن و شروع صنعت 
را ساختار می‌بخشند. او با حمایت از جوامع پیشامدرن و 
به نقد کشیدن ساختار نظم مدرن، شروع عصر وانموده 
را، به‌عنوان سومین نظم پس از نظم موجود در جامعة 

کلاسیک و مدرن، تبیین می‌کند.

شروع نظم سوم وانموده 

در قسمت سوم، بودریار توضیح می‌دهد که اگر جامعة 
نیز  و  نمادین  مبادلات  و  مفاهیم  براساس  کلاسیک 
جامعة  گرفته‌است،  شکل  تولید  براساس  مدرن  جوامع 

پسامدرن و عصر کنونی براساس مفهوم وانمایی شکل 
می‌گیرد؛ جامعه‌ای که حقیقت آن در الگوهای سایبری، 
همچون تلویزیون و دیگر تصاویر دیجیتالی، بازنمایی و 
از  مرحلة جدایی  دقیقاً  این مرحله،  وانمایی می‌گردند. 
جامعه  سازمان‌دهندة  اصل  به‌عنوان  سیاسی«  »اقتصاد 
به  را  نشانه‌ها  مشخص  حوزة  رسانه،  که  عصری  است، 
و  تحولی  سیر  این  در  می‌کند.  بدل  رمزگان  و  کدها 
نظام  فوکو،  از دیدگاه  ملهم  و  تاریخی  براساس دیدگاه 
ابتدایی خود را از دست می‌دهد. او،  نشانه‌ای، هژمونی 
نشانه‌هایی را که در عصر فئودالی، نظم‌هایی تعریف‌شده، 
غیرقابل تغییر و تقلیدی از طبیعت محسوب می‌شدند، 
با تعبیر»قانون طبیعی ارزش«12 تبیین می‌کند؛ معماری 
باروک و جزایر یوتوپیاییِ خیالی آن متعلق به این دوره می 
باشد13 که با شروع عصر مدرن و ظهور بورژوازی، تعین و 
ثبات آنها زیر سؤال می‌رود و دستخوش تغییر می‌شود. 
تولیدی  و  صنعتی  جامعة  ایجاد  دنبال  به  تغییر،  این 
حاصل و درگیر تولیدات سلسله‌وار ماشینی و همچنین 
تکثیر نشانه‌های صنعتی شده به وجود می‌آید و هدف 
آن تسلط بر طبیعت، تولید انبوه و کنترل جهان است. 
نشانه‌های مربوط به این دوره، قطعیت دورة فئودالی را 
ندارند و براساس نقش صنعت، به نظمی برای ارائة انسان 
به طبیعت تبدیل گشته است. نظم دوم نشانه‌ها یا امر 
وانمایی، به تسلط انسان بر ابژه‌ای به نام طبیعت اشاره 
می‌کند که در آن اگرچه قطعیت14 دورة پیشین رقیق 
الگوی ساختاری  به  وفادار  تا حدی همچنان  اما  شده، 
خود باقی می‌ماند. اصطلاح »قانون تجاری ارزش« به این 
دوره و نظم حاکم بر آن اطلاق می‌گردد. اما مرحلة سوم 
که در واقع مرحلة عدم تعین نشانه‌هاست و در اصطلاح 
به »عصر وانمایی« مشهور است، دوره‌ای است که تقلید 
و جعل مرحلة اول و یا ویژگی‌های سلسله‌مراتبی محض 
نشانه‌ها،  واقع  در  و  است  بی‌معنی  آن  در  دوم  مرحلة 
برمی‌آیند.  خود  پیرامون  جهان  به  شکل‌دهی  درصدد 
 در این روند، جامعه از تولیدی ـ سرمایه‌داری به سمت 
نوسرمایه‌داری و سایبرنتیک حرکت می‌کند و هدف آن 
کنترل بر تمام حوزه‌های موجود، اعم از هنر، سیاست و 

وانمایی: تاریخچه و مفهوم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             3 / 12

https://kimiahonar.ir/article-1-27-fa.html


112

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

دین و .... است )Kellner,1989:80(. براین‌اساس، رابطة 
و  صفر  یا  و  سوسوری  مدلولی  و  دال  یا  و  دیالکتیکی 
این است که  بر  قرار  زیرا  ندارد؛  یک فوکو دیگر وجود 
همین  به  و  باشند  نداشته  بیرون  به  ارجاعی  نشانه‌ها، 
دلیل در این نظم، بازدارندگی از هرگونه معنی، ارجاع 
بدل  پسامدرن  تغییرناپذیر جهان  اصل  به  مدلول،  یا  و 
می‌گردد. کدها و نظام جدید رمزگان بی‌ارجاع، مهره‌های 
بازی حاکم جدید را تشکیل می‌دهند. کدهایی که دارای 
چیز  همه  اساس  و  هستند  یکسان  وانمایی  الگوهای 
فاکتورهای  تمام  شرایط،  این  در  می‌دهند.  شکل  را 
موجود در جامعه به کد یا یک مهرة بازی شطرنج بدل 
او توضیح می‌دهد که در شرایط  می‌شوند. برای مثال، 
پسامدرن دستمزد یک کارگر، نتیجة رابطة منطقی بین 
کار و تولید او نیست، بلکه دلالت بر یک بازی دارد که 
انجام می‌دهد  با آن   کارگر در یک سیستم و متناسب 
)Baudrillard,1993:3(. کار، دیگر یک نیرو نیست، بلکه 
به نشانه‌ای در میان نشانه‌های دیگر تبدیل شده است. 
در واقع، انقلاب ساختاری ارزش، شالودة انقلاب را حذف 
کرده است. به‌همین دلیل، اقتصاد سیاسی دورة مدرن، 
دیگر به‌عنوان اساس یا عامل تعیین‌کنندة جامعه یا حتی 
حقیقت ساختارمند آن، که دیگر پدیده‌ها به وسیلة آن 
در  ما  عوض،  در  نمی‌آید؛  حساب  به  می‌شود،  تفسیر 
فضای حاد ـ واقعیتی زندگی می‌کنیم که در آن تصاویر، 
مناظر و بازی‌های نشانه‌ها جایگزین منطق تولید شده 
و در حوزة امور نمادین15 قرار می‌گیرند. در این شرایط 
است که دیگر امر واقعی، آن چیزی نیست که در گذشته 
بوده است، و عینیت و اصالت تکثیر می‌شود و اسطورة 
که  جامعه‌ای  چنین  در  می‌شود.  متعدد  خاستگاه‌های 
بازنمایی  بین  تفاوت  است،  نظام سرمایه‌داری  محصول 
و واقعیت متلاشی شده و هرگونه زمینه یا حوزة تجربی 
از امر واقع، ناپدید می‌گردد و تولید امر واقعی و اشارتی، 
وانماییِ  این شروع  را می‌گیرد.  تولید دیگری  جای هر 
امر  غلبة  که  جایی  سوم؛  نظم  است؛  بودریار  مورد‌نظر 
به  »ما  بودریار:  قول  به  که  می‌رسد  حدی  به  مجازی 
مجاز نمی‌اندیشیم، بلکه این امر مجازی است که به ما 

می‌اندیشد«. )Baudrillard,2002:107(. نظم ایجادشده و 
اسلوب‌های جدید، در یک سیر دایره‌وار قرار می‌گیرند و 
واقعیت را شکل می‌دهند؛ به نحوی که هر نشانه صرفاً به 
نشانه‌ای دیگر و هر کالا به کالایی دیگر ارجاع داده می‌شود. 
عدم قطعیت ایجادشده توسط تولید و تکثیر وانموده‌ها 
و رمزگان جدید در این سیر و در فضایی بی‌خاستگاه، 
راه تشخیص درست از نادرست و خوب از بد را ناممکن 
می‌سازد. به همین سبب است که شاهد یکی شدن و 
از بین رفتن تقابل بین زشت و زیبا در هنر؛ پدیده‌ای 
مانند مد16 چپ و راست در سیاست؛ مفید و غیرمفید 
در اشیاء و خوب و بد در اخلاق و هر سطحی از مفاهیم 
.)Baudriallard,2001:128( هستیم  فرهنگ  و  طبیعت 

وانمایی و جایگاه هنر 

و  شاخص  را  وارهول17  اندی  چون  هنرمندی  بودریار 
حاصل نظم سوم وانموده می‌داند؛ هنرمندی که روزمرگی 
نقاشی  منفرد،  گاه  و  پشت‌سرهم  تصاویر  در  را  موجود 
مرلین  تصاویر  اگرچه  که  سیلک‌اسکرین‌هایی  می‌کند. 
مونرو18 را نشان می‌دهد اما به کدی بدل می‌شوند که 
ارتباطشان را با نمونة واقعی آن، محو می‌کنند؛ تصاویری 
به شدت روزمره و در عین حال دور از آن. تصاویری که 
برای جلب میل، ستارة سینمای هالیوود را به جاودانگی 
می‌رساند و الهه‌ای را به شکلی وانمایانه بر توده مسلط 
می‌کند، تصاویری که هم‌چنان کارکرد سیاست‌گذار خود 
و  پسامدرن  هنرمند  دلیل  همین  به  کرده‌اند.  حفظ  را 
زیبایی‌اش  معاصر،  هنر  که  است  باور  این  بر  آن  خالق 
تبدیل  از  بودریار  تحلیل  می‌آورد.  دست  به  پول  از  را 
کالا به عکس، خارج شدن هرچیز از حوزة کارکردی و 
ورود آن به مبادله و ارزش‌گذاری نمادین و غیر واقعی 
است؛ زیرا هنرمند با تصاویر خود و با بازی نور و رنگ، 
محتوا را تغییر داده و یا حتی آن را از بین می‌برد. در 
این نقطه است که نمایش‌های آوانگارد هنر با ایماژهای 
نفوذ می‌کند و هنر  به سطح درآمده، در همة حوزه‌ها 
حوزه‌ها  دیگر  از  متمایز  و  متعالی  پدیدة  یک  مثابة  به 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             4 / 12

https://kimiahonar.ir/article-1-27-fa.html


113

تبع  به  را  موقعیت خاص  این  بودریار  ناپدید می‌گردد. 
اتفاقی که در اقتصاد با عنوان فرااقتصاد19 و در سياست 
با عنوان فراسياست یاد می‌شود، »فرازیبایی‌شناسیک« 
نام‌گذاری می‌کند؛ موقعیتی که در آن تمام حوزه‌ها دچار 
بی‌تفاوتی معنایی شده‌اند و تصویر هنری به زشت و زیبا 
بی‌اعتنا است. تأکید بر روی تصویر، فاکتور مورد بحث و 
پر اهمیت بودریار است؛ جهانی که تمام ویژگی‌های آن 
در تصویرهای تهی از معنا خلاصه شده است. تصویری 
که خود وانموده است و منطبق با تطور آن، سه مرحله 
را پشت سر گذاشته است. این سه مرحله بدین‌ترتیب 
به  مربوط  که  خود،  ابتدایی  مرحلة  در   20 ایماژ  است: 
واقعیت  از  بازتابی  است،  پیشامدرن  و  کلاسیک  دورة 
بوده، سپس در مرحلة بعدی غیاب واقعیتی ابتدایی را 
می‌پوشاند و در نهایت، تصویر تبدیل به وانموده‌ای ناب 
از خودش می‌شود و مناسبت خود با واقعیت را از دست 
می‌دهد. کدهای مرحلة سوم، واقعیت‌بخشی به جهان را بر 
عهده می‌گیرند؛ همان‌طور که بودریار در کتاب وانموده و 
وانمایی،21 خلاصه‌ای از داستان بورخس22 را ذکر می‌کند. 
در این داستان، وانمودن دیگر مربوط به یک قلمرو، یک 
با  برابر  نشانه  و  نیست  جوهر  یک  یا  مرجعی  موجود 
واقعیت و سازندة آن می‌شود و در واقع، تولید امر واقعی 
را بر عهده می‌گیرد؛ امری فاقد خاستگاه و واقعیت: حاد 
ـ واقعیت. در داستان بورخس، نقشه‌ای وجود دارد که 
تمام سطح امپراتوری را فرامی‌گیرد و قلمروی امپراتوری 
پاره  با  قلمرو،  رفتن  بین  از  و  می‌کند  تبعیت  نقشه  از 
این نقشه است  پاره شدن نقشه همراه است. در واقع، 
این  و   )Baudrillard,1994:2( دارد  تقدم  قلمرو  بر  که 
پاره‌های قلمرو خواهند بود که به آهستگی و در وسعت 
نقشه ضایع و تباه می‌گردند. به این شکل است که عصر 
وانمودن با انحلال تمامی نشانه‌ها آغاز می‌گردد. از آنجا 
که وقتی سرزمین دست‌نخورده‌ای باقی نمانده و نقشه، 
می‌شود.  ناپدید  واقعیت  اصل  می‌پوشاند،  را  قلمرو  کل 
ناپذیر  برگشت  است که مسیری  تسلط  از  بدین شکل 
به سمت از دست دادن ارجاع زمینی، تشکیل می‌شود 
که مساوی است با غیرمادی کردن جهان بشری یا غیر 

واقعی کردن23 آن و یا به عبارت دیگر انتقال آن به یک 
فضای فراواقعی و وانموده. )بودریار و سایرین،86:1374(
آن  همه‌گیر  تکثیر  و  سوررئال  هنر  دیگر،  نمونة 
این بود که روزمره‌ترین واقعیت  است. راز سوررئالیسم 
می‌توانست فراواقعی شود؛ اما فقط در لحظات ممتازی 
امروزه  برمی‌خیزد.  تخیل  و  هنر  از  خود  نوبة  به  که 
تاریخی،  اجتماعی،  سیاسی،  روزمرة  واقعیت‌های 
و  شبیه‌سازی  واقعیت،  ـ  حاد  بعد  در   ... و  اقتصادی 
درون  یکسره  امروز،  ما  که  به‌گونه‌ای  شده‌اند  مجسم 
شعار  می‌کنیم.  زندگی  واقعیت  زیبایی‌شناسی  توهم 
قدیمی »واقعیت نیرومندتر از توهم است«، که با مرحلة 
سوررئالیستی »زیبایی‌شناختی کردن زندگی« مطابقت 
داشته، دیگر وجود ندارد؛ زیرا دیگر توهمی وجود ندارد 
بر  به‌عنوان غلبه‌کنندة  با آن  بتواند  احتمالاً  که زندگی 
آن، رویارو شود: »واقعیت کاملًا وارد بازی واقعیت شده 
انتزاعی  هنر  به  گرایش  )بودریار،477:1388(.  است« 
در این دوره شدت می‌یابد؛ زیرا در نقطة مقابلِ هنری 
است که مرجع آن تصاویر مبتنی بر عینیت و یا تقلید 
از طبیعت است و هنر آن در همین غیر اشاری بودن 
تکثیر هنر سوررئال،  است.  گرفتن  قرار  اشاره  مقصد  و 
دارد؛  تفاوت  آن، یک  آغازین  یا  اصلی  نمونة  به  نسبت 
مفاهیم هنرمند سوررئال نامحدود بوده و در چارچوب 
خاصی قرار نمی‌گیرند، اما هنر بر مبنای وانمایی توضیح 
داده شده و با هدف اقتصادی ـ سیاسی به حوزة تبلیغات 

میل و مصرف کالا محدود می‌گردد.
مسئله‌ای که در باب آن سخن گفتیم، در دین نیز 
مصداق پیدا می‌کند؛ منع شمایل از جانب سردمداران 
به  روح  دمندة  این‌که  جز  است؟  معنا  چه  به  دینی 
هستی، پس از تجلی در شمایل و تکثیر در رب‌النوع‌ها، 
دیگر به‌مثابة مرجع اعظم باقی نخواهد ماند؟ ترسی که 
همیشه در خداپرستان بوده؛ زیرا آن‌ها می‌دانستند که 
در وانموده‌ها توانایی خاصی برای زدودن آگاهی انسان 
وجود دارد و اینکه به واقع هرگز خداوندی وجود نداشته 
و یا چیزی بیش از وانموده نبوده است )اتفاقی که همیشه 
این دلیل است که شمایل و  ترس آن وجود دارد(. به 

وانمایی: تاریخچه و مفهوم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             5 / 12

https://kimiahonar.ir/article-1-27-fa.html


114

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

تصویر، به منزلة قاتلان امر واقعی و یا حربه‌ای در دست 
کشیش‌ها و اصحاب کلیسا برای سلطه بر آگاهی مردم 
نتیجه  بودریار  توضیحات،  این  به  توجه  با  است.  بوده 
از روی  غیرواقعی  نیست که  دیگر ممکن  می‌گیرد که 
شود،  ساخته  واقعیت(  داده‌های  روی  از  )خیال  واقعی 
گفته  که  همان‌طور  بود.  خواهد  وارونه  روند  این  بلکه 
شد، واقعیت زندگی و تجربة زیستة ما با توجه به فضای 
حاد ـ واقعیت از بین می‌رود. بنابراین، مدل‌های وانموده، 
در فضا و بدون مرکز،24 برای ایجاد احساسی معمولی و 
روزمره برنامه‌ریزی می‌شوند تا واقعیت رخت بر بسته و 
بازآفرینی  به‌مثابه یک داستان  را  زندگی  از  ناپدیدشده 
کنند و به این شکل پاره‌ها و قطعه‌های وانموده به هیئت 
مفاهیم روزمره دربیایند و دوباره واقعی بشوند؛ به همان 
به همین خاطر  واقعی مشهودند.  دنیای  در  شکلی که 
شخص از ابتدا در یک فضای سراسر وانموده قرار دارد؛ 
بدون هیچگونه اصل و اصالت و یا ماندگاری، بدون هیچ 
را  از وجود  نحوه  این  بودریار  آینده‌ای.  گذشته و حتی 
و  ویژگی‌های ذهنی  و پخش25 همة  انتشار  اصطلاح  با 
روحی تبیین می‌کند. مختصات ذکر شده، در ارتباط با 
یک جهان موازی، یک جهان دوم و یا حتي یک جهان 
ممکن نیست. این جهان، نه ممکن است و نه غیر ممکن، 
نه واقعی و نه غیر واقعی، این جهانِ فراواقعیت یا جهان 

وانموده است.
بودریار دربارة  این فضا، توضیح  برای شکل گرفتن 
گذار از دورة داستان علمی ـ تخیلی لازم است. با توجه 
از  قدیمی  تصور  وانموده،  نظم سوم  در  گرفتن  قرار  به 
داستان علمی ـ تخیلی از میان رفته و چیز دیگری در 
این روند نمودار گشته است. در ماجرای علمی ـ تخیلی 
با نظم دوم وانموده روبه‌رو هستیم که طرح‌واره‌های آن، 
جهان صنعتی و مکانیزه شده، یعنی صرفاً توسعة انرژیک 
یا مکانیکی، سرعت و افزایش قدرت در مراحل بی‌شمار، 
است. در این مرحله، جدایی از واقعیت صورت نگرفته 
است و تنها توسعة قدرت و سرعت نمود پیدا می‌کند 
وجود  هنوز  تخیل  و  واقعیت  بین  فاصلة  که  حالی  در 
دارد. به عبارت دیگر، واقعیت یا تخیلی وجود ندارد جز 

مرحله  این  از  جدایی  بودریار  مشخص.  فاصلة  یک  در 
این  بازجذب26  قالب  در  را  بعدی  مرحلة  به  رسیدن  و 
او توضیح می‌دهد که تمایل، به سمت  فاصله می‌داند. 
اتفاق می‌افتد  الگو  از جانب  جذب این فاصله است که 
واقعیت  از  افتراق  و  جدایی   .)Baudrillard,1994:81(
به حد اعلای خودش می‌رسد و به این ترتیب، جزیرة 
)البته  می‌گیرد  قرار  واقعیت  اقلیم  مقابل  در  آرمانی 
تخیلی  ـ  علمی  داستان  فرافکنی‌های  آن(.  از  واقعی‌تر 
در فضای فروپاشی مدل‌ها و الگوها جذب شده‌اند؛ یعنی 
مدل‌ها دیگر هیچ فرافکنی یا امر متعالی و هیچ تصوری 
را در رابطه‌ با واقعیت تشکیل نمی‌دهند، بلکه آن‌ها از 
دارند؛  حضور  جا  همه  در  و  می‌گیرند  سبقت  واقعیت 
فضایی  هیچ  و  افسانه‌ای  پیش‌دستی  از  قسمی  هیچ  و 
نمی‌گذارند.  باقی  تخیلی  متعالی  امر  از  نوعی  برای  را 
)Ibid:82( این فضای بازشده، همان وانمایی در مفهوم 
الگوها در همة  و  این مدل‌ها  سایبرنتیکی و دستکاری 
سطوح است. با این وصف، دیگر هیچ تمیز و تشخیصی 
در مورد عملکرد این الگو نسبت به عملکرد آن در مورد 
الگوی  با  مواجهه  هنگام  در  زیرا  ندارد؛  وجود  واقعیت 
علمی ـ تخیلی، این تمیز و تشخیص وجود دارد و تنها 
می‌کند. پیدا  شدت  بازنمایی‌شده  امر  قدرت  و  سرعت 

بتواند  تنها  است  ممکن  تخیلی،  ـ  علمی  داستان 
جهان  به  توجه  با  و  مصنوعی  محیط  یک  در  را  خود 
به سمت کوچک‌ترین جزئیات  کند،  بازسازی  پیرامون 
برود و حوادث، ایدئولوژی‌های گذشته و یا همان حقایق 
معطوف به گذشتة27 خود را احیا کند. این فضا، به نوعی 
مثال،  طور  به  که  بود  جهانی  و گسترش  بسط  گویای 
مسیرش را در نمایش‌نامه‌های کاوش فضا و این قبیل 
ـ  علمی  داستان‌های  اغلب  می‌نمود.  طی  موضوعات 
در  آن‌چه  و  اهداف جهان  با  مرتبط  تخیلی موضوعاتی 
آن می‌گذشت داشتند. یکی دیگر از این موارد، استعمار 
و کشف سرزمین‌های دیگر است که همزمان، در قرن 
نوزدهم و بیستم موضوع داستان‌های علمی ـ تخیلی را 

تشـکیل می‌داد.
دیگر نسبت و یا رابطة علی ـ معلولی در مورد نظم 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             6 / 12

https://kimiahonar.ir/article-1-27-fa.html


115

سوم وانموده مطرح نیست؛ داستان علمی ـ تخیلی در 
این مفهوم در هیچ کجا نبوده و در عین حال در همه جا 
وجود دارد. در واقع به زعم بودریار، روند جهانی شدن، 
بسط و گسترش پیدا کرده و بخشی از طرح فروپاشی 
اکنون  است: غرق شدن جهان در کدها.  و غرقه‌سازی 
نقشه‌کشی،  کدگذاری،  مجازی  شکل  به  زمین  فضای 
ثبت و اشباع شده است. )Baudrillard,1994:82( یعنی 
یک بازار جهانی، نه تنها در مورد کالاها بلکه حتي در 
مورد ارزش‌ها، نشانه‌ها، الگوها و... . به این ترتیب، هیچ 
جایی برای امر خیالی باقی نمی‌ماند و این تنها امکان 
به ورای  واقعیت می‌تواند  فضای علمی ـ تخیلی است. 
داستان علمی ـ تخیلی برود؛ به این دلیل که واقعیت 
را  تخیل  افزایش  و  گسترش  امکان  که  است  نشانه‌ای 
فراهم می‌آورد. اما واقعیت نمی‌تواند از الگوها گذر کند؛ 
واقعیت فقط یک بهانه است برای الگو و نه چیز دیگر.28 
در جهانی که به وسیلة اصول واقعی احاطه شده بود، امر 
خیالی29 تنها عذر و بهانه‌ای برای واقعیت بود، ولی امروز 
این واقعیت است که بهانه‌ای شده برای الگوها و جهانی 

که به وسیلة اصول وانمایی کنترل می‌شود.
نکتة جالبی که بودریار مطرح می‌کند این است که به 
شکل متناقض‌گونه‌ای، این واقعیت است که آرمان‌شهر30 
شده است؛ مکانی که دیگر در قلمرو امکان نیست و تنها 
می‌تواند رؤیایی باشد برای کسی که چیزی را از دست 
داده و یا گم کرده است؛ حفره‌ای که انسان پسامدرن 
این  در  پر کند.  را  آن  تا  است  با هر وسیله‌ای درصدد 
درون  در  او  نیست؛  دیگری  دنیای  در  شرایط، شخص 
غیرقابل  و  شکست‌ناپذیر  که  است  وانموده‌ای  دنیای 
عبور است. به عبارتی، گویی شخص در یک جهان دیگر 
جهان  طرح‌ریزی  بدون  انعکاس،  بدون  جهانی  است؛ 
وانموده،  فضای  دهد.  انعکاس  را  آن  بتواند  که  آرمانی 
 )Ibid:83( است.  شکست‌ناپذیر  و  خلل‌ناپذیر  واقع،  در 
آرمان‌شهر، حد اعلای این فرافکنی است که در آن یک 
با بنیانی متفاوت شکل گرفته و بسط  فضای متعالی31 
منحصر32 شدة  فرم  گفت:  می‌توان  و  یافته  و گسترش 
ضمیر ناخودآگاه هر فردی است که طرح آن برگرفته از 

ساختار درون ناخودآگاه ماست. »دیزنی‌لند«، نمونه‌ای از 
این آرمان‌گرایی و تفوق امر فراواقعی بر واقعیت است. در 
واقع سازندة این پارک تفریحی، کار خود را از پویانمایی 
آغاز  )میکی‌ماوس(  کارتونی  شخصیت‌هایی  طراحی  و 
می‌کند و با گسترش کار خود و ایجاد شرکت فیلم‌سازی 
به همین نام )والت دیزنی(، شهرتی قابل‌ملاحظه برای 
خود کسب می‌کند. وی سپس در سال 1955 با شعار 
واقعیت بخشیدن به تخیل و سلطة تخیل بر واقعیت، این 
پارک تفریحی را با نام دیزنی‌لند احداث می‌کند؛ پارکی 
که بر  سر در آن، این جمله نگاشته شده است: دیزنی‌لند 
به ایدئال‌ها و رؤیاهایی تقدیم می‌شود که آمریکا را ساخته 
است )یعنی همان سبقت ایده و تسلط آن بر واقعیت(. به 
بیان دقیق‌تر، کارکرد واقعی وانمایی، بازدارندگی است؛ 
هرگونه  از  بازدارنده  حتی  معنا،  هرگونه  از  بازدارندگی 
قدرتی که تا پیش از این هژمونی مسلط تلقی می‌شد. 
این امر نیز جز هنر سیاست وانمایانه محسوب می‌گردد. 
سرقت‌های  همة  وانمایی(  )شرایط  فعلی  شرایط  در 
دست،  این  از  نمونه‌هایی  و  گروگان‌گیری‌ها  مسلحانه، 
سرقت‌هایی »وانمود« شده‌اند؛ به این معنا که از پیش 
در شعائرِ رمزگشایی شده و سازمان‌دهی‌شدة رسانه‌های 
گروهی نگاشته شده بوده و نحوة رخ‌دادن و پیامدهای 
احتمالی‌شان نیز پیش‌بینی شده بوده است. یعنی این 
دیگر  که  نشانه‌هایی عمل می‌کنند  منزلة  به  رخدادها، 
به هدف واقعی‌شان که صرفاً تکرار در قالب نشانه است 

)Ibid:16( .متعهد نیستند
حاد ـ واقعی بودن این رخدادها، تهی بودن‌شان از 
یکدیگر،  در  ابدی‌شان  تکثیر  و  هدف  و  محتوا  هرگونه 
و  واقعی  امر  بر  تنها  که  نظامی  که  می‌شود  موجب 
خردمندانه قابل‌تحمیل است، قابلیت تعیین کردن آن‌ها 
را نداشته باشد. این نظام، نظامی اشارتی است که می‌تواند 
تنها بر اشاره‌ها غلبه کند؛ قدرتی تعیین‌کننده که تنها 
تکرار  مقابل  در  و  می‌راند  سلطه  تعیین‌شده  جهانی  بر 
نا‌معین وانموده‌ها و ابرهای بی‌وزنی که از نیروی جاذبة 
امر واقعی سر می‌پیچند، ناتوان است. در چنین فضایی 
قدرت، خود، از هم می‌پاشد و به وانموده‌ای از قدرت بدل 

وانمایی: تاریخچه و مفهوم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             7 / 12

https://kimiahonar.ir/article-1-27-fa.html


116

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

می‌شود؛ قدرتی گسیخته از اهداف و خواسته‌هایش و تنها 
متعهد به جلوه‌های قدرت و وانمودن همگانی )بودریار و 
سایرین،95:1374(. مثالی که بودریار برای این شکل از 
قدرت ارائه می‌دهد، با این سؤال آغاز می‌شود: آیا دستگاه 
سرکوب‌گری به یک سرقت مسلحانه واکنشی خشن‌تر 
نشان می‌دهد یا به یک سرقت واقعی؟ پاسخ، مورد اول 
مالکیت  و حق  نظام چیزها  تنها  دومی،  که  است. چرا 
وانمود  )سرقت  دیگری  حالی‌که  در  می‌کند؛  آشفته  را 
تخطی  می‌کند.  مداخله  واقعیت  اصلِ  خودِ  در  شده(، 
توزیع  تنها  که  چرا  دارند،  کمتری  اهمیت  خشونت  و 
بی‌نهایت  وانمودن،  اما  زیر سؤال می‌برند.  را  واقعی  امر 
خطرناک‌تر است، زیرا همیشه گذشته از هدفش، به این 
امر اشاره دارد که نظم و قانون به خودی خود، ممکن 
است به راستی، چیزی بیش از یک وانمودن نباشد. به 
همین دلیل، بودریار قانون را نظم درجة دوم می‌داند، 
در حالی که وانمودن مربوط به نظم سوم است؛ فراسوی 
درستی و نادرستی، فراسوی همگونی‌ها، فراسوی یکایک 
تمایزهای خردمندانه که قدرت و امور اجتماعی، همگی 
براساس آن به کار خود مشغولند. در این‌جاست که ما، 
با از کار انداختن امر واقعی، نظم را هدف قرار می‌دهیم.

حاد ـ واقعیت بازدارندة هرگونه اصل و هدف است 
زیرا  می‌گیرد؛  کار  به  قدرت  علیه  را  بازدارندگی  این  و 
شرایط  در  می‌کند.  انتخاب  را  واقعی  امر  همیشه  نظم 
بلاتکلیفی، نظم همیشه این انگاره را ترجیح می‌دهد )به 
همین دلیل در ارتش ترجیح می‌دهند که وانمودکننده 
را همچون دیوانه‌ای واقعی بدانند و با او برخوردی حتی 
کار  این  ولی  باشند(.  داشته  واقعی  دیوانة  از  جدی‌تر 
وانمودن  روند  تمیز  دشوار و دشوارتر می‌شود، چرا که 
از امر واقعی و اثبات امر واقعی، در عمل، ناممکن است 
احاطه  را  ما  که  واقعی  امر  اینرسیِ  نیروی  خاطر  به  و 
می‌کند، وارونة این هم صادق است )همین توانایی برای 
وانمایی شکل داده و  از دستگاه  وارونه شدن به جزئی 
اگر   .)Baudrillard,1994:16( می‌کند(  ناتوان  را  قدرت 
را  بیماری  علایم  اتفاقی  می‌کند،  تمارض  که  فردی 
داشته باشد چطور؟ اگر دلایلی مشابه، برای تأیید عمل 

تروریستی توسط گروهکی برای تخریب برج‌های دوقلو 
وجود داشته باشد چطور؟ مرز بین وانموده و حقیقت، 
چگونه مشخص می‌گردد؟ این بازی، با واقعی شدن امر 
وانموده و با پیروزی آن ادامه می‌یابد.تا قبل از نظم سوم 
وانموده، قدرت، صرفاً از جانب امر واقعی تهدید می‌شد 
ولی امروز که از جانب وانمودن تهدید می‌شود و با خطر 
محو شدن در بازی نشانه‌ها روبه‌روست، خطر امر واقعی 
شرط‌های  دوبارة  تولید  سر  بر  و  می‌پذیرد  را  بحران  و 
امر،  این  قمار می‌کند.  اقتصادی  و  اجتماعی  مصنوعی، 
دیر  دیگر  اما  است  زندگی  و  مرگ  مسئلة  قدرت  برای 
شده زیرا تولید کالاها و دوران خوش اقتصاد سیاسی، 
دیگر بی‌معناست. به همین دلیل، تولید مادی، به خودی 
خود، امری حاد ـ واقعی است و این آن چیزی است که 
در اجتماع و در تولیدِ اضافه می‌جوید. نگرش بودریار به 
از تخیلی سایبرنتیکی  واقع، حاکی  وانموده، در  جامعة 
بازدارندة33  سیستم  یک  را  معاصر  جامعة  که  است 
حرفه‌ای می‌داند؛ سیستمی که بدون عملکردهای رایج 
انقلابی و ایجاد تشنج و بی‌ثباتی به هدف خود می‌رسد. 
این نشانه‌ها را می‌توان همه جا دید؛ از جنگ‌افزارهای 
دموکراسیِ  حتی  و  رسانه  خودِ  تا  نمایشی  ـ  پلیسی 
نمایشیِ بازنمایی‌شده. بودریار، در این زمینه، دیزنی‌لند34 
جامعة  واقعیتِ  درک  مانع  مکان،  این  می‌زند.  مثال  را 
آمریکا می‌شود. دیزنی‌لند با یک مدل ابتدایی و کودکانه، 
را  آمریکا  باقی  تا  دهد  ارائه  تخیلی  دارد صورتی  سعی 
پیرامون  آمریکای  و  لس‌آنجلس  دهد.  جلوه  واقعی 
با  و  بلکه شبیه‌سازی شده‌اند  نیستند  واقعی  دیگر  آن، 
دیزنی‌لند،  تغذیه می‌کنند.  واقعیت  از  این‌گونه مکان‌ها 
خصوصاً  آمریکایی‌ست.  زندگی  شیوة  از  کاملی  نمود 
وقتی ژنرال سوارزکف )طراح جنگ خلیج فارس(، برای 
پیروزی )وانمود شدة( خود، جشنی مفصل در این مکان 
رؤیا  و  خیال  مرکز  در  جشنی  )چنین  می‌کند.  برگزار 
مطمئناً نتیجة ارزشمندی برای این جنگ مجازی بوده 
وانمایی، در  )Baudrillard,2002b:151(. سیستم  است( 
مورد واترگیت هم همه چیز را اخلاقی و قانونی وانمود 
می‌کند؛ فساد نیکسون یک رسوایی نبود بلکه تنها شبیه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             8 / 12

https://kimiahonar.ir/article-1-27-fa.html


117

یک رسوایی بود تا به پنهان‌سازی این واقعیت بپردازد 
که محکومیت این رسوایی از سوی مطبوعات، دفاع از 
اصول و واقعیت اخلاقی و سیاسی است. آن شبیه‌سازی، 
وجود  دیگر  »رسوایی،  است:  واقعیت  این  پنهان‌کنندة 
ندارد«. سرمایه‌داری می‌خواهد ما، ماجرای واترگیت را 
صرفاً برخوردی غیراخلاقی بدانیم و آن را به نام اخلاق 
محکوم کنیم. به همین دلیل بودریار وانمودن را تظاهر 
و  هنر  اخلاق،  به  تظاهر  می‌داند؛  نداریم  که  آن‌چه  به 

قدرتی که دیگر وجود ندارد.
دوبارة  تزریق  تدبیرش،  تنها  و  قدرت  سلاح  تنها 
واقعیت و اشارت در همه جاست؛ به این امید که ما را 
اقتصاد و اهداف تولید  امر اجتماعی، جاذبة  به واقعیت 
متقاعد کند. به این ترتیب، جایگاه سینما کجاست؟ در 
اطراف شما )در بیرون و سراسر شهر(، اجرای شگفت‌انگیز 
فیلم‌ها و فیلم‌نامه‌ها وجود دارند اما در خود استودیوها 
چیز  همه  نظام  این  در  نیست.  خبری  واقعیت  این  از 
پیش‌بینی شده است؛ یک مدل برنامه‌ریزی‌شدة مصون 
از خطا با درجه‌‌ای از امنیت که تمام وسعت جامعه را 
نظام،  این  در  یقین  به  قرار می‌دهد.  تحت‌پوشش خود 

جایی برای شانس باقی نمی‌ماند.

11 سپتامبر به مثابه اثری هنری

رخداد 11 سپتامبر حادثه‌ای برنامه‌ریزی شده است که 
مخاطب  به  را  تروریستی  و  فیزیکی  انهدام  دارد  سعی 
انهدام  کند.  وانمود  بودریار،  زعم  به  یا  و  تحمیل  خود 
برج‌های تجارت جهانی، به معنای ضربه به معتبرترین 
و با عظمت‌ترین بنا و نیز ضربه به سیستم ارزشی غرب 
زاویه  و  تاریخی  تحلیلی  با  بودریار،  می‌شود.  محسوب 
دو  این  تخریب  از  تا  می‌کند  سعی  معمارانه،  دیدی 
 .)Ibid:37( برج، مفهومی نمادین و سمبولیک ارائه دهد
ساختمان‌های مرکز تجارت جهانی، با فرمی عمودی و 
نه هرمی یا هر شکل دیگر، نمایان‌گر ناپدید شدن زیر 
سلطة فضای دیجیتال و انحصارطلبی و رقابت است و 
این دو، پایان هر ارجاع به امری اصیل و بنیادین را نشان 

هدفی  در  آیا  شدند؟  تخریب  برج  دو  این  آیا  می‌دهد. 
خاصی  گروهک  هدف  آیا  و  گشتند؟  ویران  تروریستی 
حادثه  این  مسببان  ظاهر،  به  هم  هنوز  گرفتند؟  قرار 
مشخص نشده‌اند اما اتفاقی که روی داده و هدف‌گیری،  
نشان می‌دهد که حادثة 11 سپتامبر، در یک هم‌دستی 
بی‌عیب و نقص و غیرقابل پیش‌بینی ترتیب داده شده 
با  برج‌ها،  این  اصلی  صاحبان  می‌رسد  نظر  به  است. 
ترتیب داده  را  نابودی آن  بازی  تمام‌تر،  ظرافتی هرچه 
و در نابودی آن شرکت نموده‌اند. ویران کردن این بنا، 
کاری هوشمندانه و ارزشمند بود. در واقع، وظیفة یک 
معمار خوب این است که اثر خودش را محو کند ولی 
بر جای  را در ذهن مخاطب  نابودی خودش  از  نمادی 
گذارد؛ تصویری که هرگز پاک نگردد. ما هنوز هم صحنة 
همچنان  و  داریم  خاطر  به  را  دوقلو  برج‌های  تخریب 
مقصران آن را ناشناس می‌دانیم. القای این امر وانموده، 
بعدی  آمریکا در طرح‌های  اهداف  برد  ـ  تضمین پیش 
او قرار گرفته است؛ چرا که ناپدید شدن نماد ظاهری 
مطلق  قدرت  شدن  قدرتمند‌تر  مقدمة  مطلق،  قدرت 
گیرا،  واقعاً  و  طبیعی  منظرة  تنها  بودلر:  قول  به  است. 
منظره‌ای است که تکان‌دهنده‌ترین ژرفا و در همان حال 
وانمودة کامل آن ژرفا را ارائه کند. »هرچیزی که قدرت 
جهانی باشد و مرکز قرار بگیرد، برای یک لحظه می‌تواند 

نابود شود« )بودریار،94:1384(.
در مورد این مسئله، برداشتی عام وجود دارد مبنی 
بین  از  به  منجر  برج‌ها  این  فیزیکی  ویرانی  اینکه  بر 
آنها شد، در صورتی که قضیه  نمادین  نابودی  و  رفتن 
کاملًا برعکس است و هیچ کس ـ نه حتی تروریسم ـ 
قادر به نابودی آن نبوده و نیست، بلکه انهدام و نابودی 
آن ختم شده  فیزیکی  نابودی  به  است که  آن  نمادین 
ناپدید  جهانی  تجارت  دوقلوی  برج‌های  اگرچه  است. 
شدند، ولی در واقع نابود نشدند و حتی اینک که خاک 
شده‌اند، آگاهی پرقدرت و جاودانی را از حضورشان در 
پشت سر خود باقی گذاشتند. در حقیقت، حضور مادی 
پخش  خیالی  و  قطعی  توهمی  در  اما  شد  منحل  آنها 
گشت. به لطف تروریسم، مرکز تجارت جهانی، زیباترین 

وانمایی: تاریخچه و مفهوم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             9 / 12

https://kimiahonar.ir/article-1-27-fa.html


118

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

به  هفتگانه،  عجایب  و  شد  شناخته  جهان  ساختمان 
عجایب هشتگانه تبدیل گشت.

امر  فروپاشی  وانمایی،  این  انتهای  در  بودریار، 
روند،  این  در  جوامع  او  نظر  از  می‌بیند.  را  اجتماعی 
وضعیت یکسانی دارند و آن این است که همة جوامع 
و قدرت  واقعی  امر  میان  مرزبندی  برای  توانایی  نگران 
به خودی  اجتماعی که  امر  به خود  اهمیتی  و  هستند 
این  نمی‌دهند.  است،  فروپاشیدگی  این  درگیر  خود 
زیرا  شد،  خواهد  ختم  سوسیالیسم  به  شک  بدون  امر 
امر اجتماعی سر بر خواهد  از ورای مرگ  سوسیالیسم 
بر  راه مرگ خداوند سر  از  ادیان  کشید؛ همان‌طور که 
کشیده‌اند )بودریار، 98:1387(. این وانمودن، دیگر یک 
ساختار، یک تدبیر، مناسبتی از نیروها یا یک شرط‌بندی 
به  و  است  اجتماع  تقاضای  مورد  شیء  تنها،  و  نیست 

همین سبب، پیرو قانون عرضه و تقاضاست.
کار واقعی، قدرت و تولید واقعی محو شده‌اند. احیای 
حقیقتی در ورای وانموده، پیوسته مسئله‌ای کاذب است. 
وانمودن، با کنار زدن واقعیت و رونویسی‌اش در دست 
نشانه‌ها هم‌خوان است و به تبع آن، اید‌ئولوژی با خیانت 
این  واقعیت هم‌خوانی دارد )همان:20(. در  به  نشانه‌ها 
میان، هنر نیز نقشی جز پیروی از قانون عرضه و تشدید 
تقاضا و یا پیروی کردن از بازار کالا ندارد، البته پیش از 
آن ذهن منفعل مخاطب، مهیای پذیرش بی‌چون‌وچرای 

تصاویرِ جذاب و بی‌معنی و بی‌ارجاع شده است.

نتیجه‌گیری 

امر مسلم می‌گردد  این  با توجه به مطالب گفته شده، 
که امر مطلق به عنوان مفهومی معین و قابل بازنمایی، 
در هر رشته و حوزه‌ای، وجود خارجی نخواهد داشت. 
امر نمادین، در یک سیر تاریخی از بازنمایی طبیعت و 
جایگاه ثابت خود به جایی می‌رسد که در سومین دورة 
بار خلق خود واقعیت را  خود و در نظم سوم وانموده، 
بر عهده می‌گیرد؛ این واقعیت می‌تواند سیاسی، هنری 
کدهایی  توسط  صورت  هر  در  که  باشد  مذهبی  یا  و 

در  نام‌برده،  حوزه‌های  می‌شود.  بازآفریده  بی‌ارجاع 
اتحادی که به‌واسطة امر وانموده صورت گرفته، جزمیت 
از دست می‌دهند.  را  مدرن خود  تا حدی  و  کلاسیک 
ارزش هر حوزه، در گروی کارکرد آن و میزان استفاده 
هر  سوی  به  هنر  ترتیب،  این  به  است.  وانموده  امر  از 
عواملی چون  و  می‌کند  میل  انتزاعی شدن  بیشتر  چه 
معاصر  سوژة  تبلیغاتی،  حوزه‌های  و  رسانه  و  سیاست 
برای  می‌کنند.  معنا  از  تهی  و  انتزاعی  چرخة  وارد  را 
نمونه می‌توان به تخریب برج‌های دوقلو اشاره کرد که 
به‌عنوان امری زیبایی‌شناسیک درآمده است. دیزنی‌لند 
و بازنمایی جنگ‌های رسانه‌ای نیز هنر جدیدی در نوع 
منحصربه‌فرد خود به حساب می‌آیند که دیگر نه تعلق 
در  رمزگانی  به  بلکه  نه سیاست،  و  دارد  هنر صرف  به 
چرخش بی‌پایان شرایط پسامدرن بدل گشته است. در 
نهایت، مخاطب این اثر هنری شگرف و حیرت‌انگیز، در 
فروپاشی امر اجتماعی و در لوای آن و حتی قبل از آن، 
مسخ و مسکوت می‌ماند و اثر در تصویری وانمایی شده 

و در سرگیجه‌ای بی پایان، جاودانه می‌شود.

پي‌نوشت‌ها

1. Barthes

2. Lefebvre

3. Simulation

4. Hyper-reality

5. Implosion

6. novel

7. The System of Objects

8. The consumer society

9. For a critique of Political economy of sign

10. The Mirror of Production

11. Symbolic exchange and death

12. Natural Law of Value

13. مثالی که خود بودریار ذکر می‌کند این است که در این دوره افراد 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            10 / 12

https://kimiahonar.ir/article-1-27-fa.html


119

می‌توانستند از نوع پوشش و ظاهر یک شخص به موقعیت و اصالت 

اجتماعی وی پی‌ببرند.

14. Determination

15. Symbolic

16. Fashion

17. Andy Warhol(1928-1987)

)هنرمند، نویسنده، و فیلمساز پیشرو آمریکایی و از بنیانگذاران هنر 

پاپ دهة 50 در ایالات متحده بود(

18. Merilyn Monroe(1926-1962)

)بازیگر، خواننده و مانکن مشهور آمریکایی(

19. Transeconomic

20. Image

21. Simulacra and Simulation

22. Jorge Luis Borges (1899-1986)

)نویسنده، شاعر و ادیب آرژانتینی که به خاطر نوشتن داستان کوتاه 

بسیار شهرت دارد(

23. Derealizing

24. decentrize

25. difussion

26. reabsorption

27. retrospective truth

28. Ibid

29. imaginary

30. utopia

31. transcendent

32. individualized

33. deterrence

34. disneyland

منابع 

1. بودریار، ژان. )1384( آمریکا. ترجمة عرفان ثابتی. تهران: ققنوس.

2. ــــــــــــ . )1379( فوکو را فراموش کن. ترجمة پیام یزدانجو. 

تهران: مرکز.

ترجمة  نشانه‌ها.  سرگشتگی   )1374( دیگران[.  .]و  ــــــــــــ   .3

مانی حقیقی. تهران: مرکز.

کهون،  در  مرگ«.  و  نمادین  »مبادله‌ی   )1388(  . ــــــــــــ   .4

لارنس )گرداورنده(. از مدرنیسم تا پسامدرنیسم )صفحات480ـ457(. 

تهران: نشرنی.

5. بودلر، شارل. )1389( تجربة مدرنیته. ترجمه مراد فرهادپور. تهران: 

طرح نو. .

6. جی لین، ریچارد. )1387( ژان بودریار. ترجمة مهرداد پارسا. تهران: 

رخداد نو.

7. Baudrillard,Gean.(1975).The mirror of production.

St.Louis,Mo: Telos press

8. _____________.(1981). For a critique of political 

economy of sign.St.Louis,Mo: Telos press.

9. _____________.(1991).The gulf war did not take 

place. Miscellanea: press coverage.

10. ____________.(1993).symbolic exchang and death.

London: Sage Publication.

11. _____________.(1994).simulacra and simulation.

United states: Michigan university press.

12. _____________.(1997).artand artefact.London: sage 

publication

13. _____________.(1996).The perfect crime.London; 

New york : verso.

14. _____________.(2000).The vital illusion. United 

states of america: columbia university press.

15. _____________.(2001a).seduction. Montreal: Theo-

ry Books.

16. _____________.(2001b).selected writing.New york: 

stanford university press.

17. ____________.(2002a).screened out.london; New 

york: verso.

18. _____________.(2002b).The spirit of terrorism and 

requim for twin tower.London and New york: verso.j

19. Benjamin,Walter.(2010).The work of art in the age of 

mechanical reproduction.London:Create Space.

20. _____________.(2005a).The conspiracy of art.New 

وانمایی: تاریخچه و مفهوم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            11 / 12

https://kimiahonar.ir/article-1-27-fa.html


120

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

york: columbia university.

21. _____________.(2005b).The inteligence of evil.  

london: oxford university press.

22. ____________.(2009a).Fatal theory.London and 

New york : Routledge:taylor & francis group.

23. ____________.(2009b).why hasn’t every thing  

disappear? Calcutta: Seagull Books.

24. Genosko,Gary.(2001).uncollected writing.London: 

Sage Publication.

25. G.smith,Richard.(2010).The baudrillard dictionary.

Ehrthardt:Edinburgh university.

26. Gualdoni,Flaminio.(2008).Art: twenthieth century.

Milano:Skira.

27. Heartney,Eleanor.(2008).Art and today.London: 

Phaidon

28. Hoffman,Barry.(2002).The fine art of advertising.

New york: Stewart,tabori & chang.

29. Issak,Anna.(1996).Feminism and contemporary art.

London;New york : Routlege.

30. Kellner,Douglas.(1989).from marxism to postmod-

ernism.New york: polity press.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            12 / 12

https://kimiahonar.ir/article-1-27-fa.html
http://www.tcpdf.org

