
حسرت باغ ـ تمنای مینو، در هنر انتزاعی ایران؛
با تکیه بر عَلَم‌های عاشورایی
داود میرزایی*

چکیده

این مقاله قصد دارد مسألۀ »حسرتِ باغ« یا همان »تمنای مینو« را به‌عنوان محرکی )رانه‌ای( بنیادین در هنر انتزاعی ایران، با 
محوریت عَلمَ‌های عاشورایی، مورد بررسی قرار دهد. برای رسیدن به این منظور، در ابتدا به بازتاب این تمنّا در هنرهای مختلف 
ایرانی ـ اسلامی، اعم از تشعیر و تذهیب و نگارگری و غیره، اشاره‌ای گذرا نموده‌ایم؛ سپس به مقایسه‌ای تطبیقی و تحلیلی 
میان »عَلمَ‌های عاشورایی« و »معماری منظر ایرانی« )باغ ایرانی( از دریچۀ دو عامل اساسی این محرک، یعنی »شرایط اقلیمی« 
ایران‌زمین و »تجلی اعتقادات« پرداخته‌ایم. در هر بخش، شباهت‌های بارز دو هنر مذکور را بررسی نموده و نشان داده‌ایم که آنچه 
روح مشترک در بین همۀ این هنرهاست، همانا مسألۀ محورین »حسرت باغ/ تمنای مینو« است. خلاصه این‌که عطش وصال 
صورت ازلی یا مثالی آن بهشت مصفّا و تمنای بازگشت و اقامت جاودانی در آن باغ بی‌خزان و ملال، همواره مصنوعات هنرمند 

ایرانی را تحت‌تأثیر قرار داده است.
نمادهای به‌کارگرفته شده در عَلمَ‌های عاشورایی نیز از ویژگی‌های باغ ایرانی، که نسبت بی‌واسطه‌ای با اعتقادات مذهبی دارد 
و تصویر نوستالژیکی از بهشت ارائه می‌دهد، اثر پذیرفته‌اند. این هنر، در مقایسه با سایر گونه‌های هنر ایرانی ـ اسلامی، به نحو 

بارزتر و ملموس‌تری بازتاب‌دهندۀ ماهیت این حسرت نوستالژیک است. 

کلیدواژه‌ها: باغ ـ بهشت، تمنای مینو، عَلمَ‌های عاشورایی، معماری منظر ایرانی، هنر انتزاعی ایران

davidivad.1981@yahoo.com  کارشناس‌ارشد فلسفۀ هنر، دانشگاه علامه‌طباطبایی، تهران *

تاریخ دریافت مقاله: 1390/11/15
تـاریخ پذیرش مقاله: 1391/1/25

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             1 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


88

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

مقدمه

بدون باور به ماورایی روحانی و مافوق‌الطبیعه‌ای معنوی، 
این  گفت؛  سخن  آن  تجلیات  و  اعتقاد  از  نمی‌توان 
معنویت به‌واسطۀ هنرمند که درکی از این ماوراء پیدا 
کرده‌است، در هنر جاری و ساری می‌گردد. سيدحسین 
این‌گونه  را  اسلامی  هنر  تعاریف خود،  از  یکی  در  نصر 
معرفتی  بر  مبتنی  نیز  اسلامی  »هنر  می‌کند:  معرفی 
است که خود سرشتی روحانی دارد؛ معرفتی که استادان 
نهاده‌اند«.  نام  حکمـت  را  آن  اسلامی  هنــر  سنتی 
)نصر، 196:1375( طبق این تعریف، هنر سنتی، هنری 
است که تنها تحت‌تأثیر این معرفت حکمی خلق شده 
باشد. حال اگر بخواهیم برای هنر ایرانی )پیش و پس 
از اسلام( به دنبال درونمایۀ محورینِ حکمی مشترکی 
مسألۀ  بهتر،  بیان  به  یا  »باغ«،  مفهوم  یقین  به  باشیم، 
حسرت باغ/ تمنای مینو، ترجیع‌بند تمامی آنها خواهد 
بود و این همان هدفی است که ما در این پژوهش به 
دنبال روشن‌نمودن گوشه‌هایی از آن هستیم. در ادامۀ 
این مقدمه نگاهی اجمالی و فشرده به چگونگی حضور 
هنر  بخش‌های  و  دوره‌ها  اصلی‌ترین  در  درونمایه  این 
ایران‌زمین خواهیم افکند. باغ، درونمایۀ اصلی بسیاری 
»آبگیر  می‌توانیم  براین‌اساس،  است؛  ایران  هنرهای  از 
میان درختستان« را نقش‌مایۀ رایج سفالینه‌های شوش 
بدانیم، )تصویر شمارۀ 1( همچنین درختانِ اندکِ حاضر 
در اولین تکه سفال‌هایِ تخت‌جمشید که طیِ چند سده 
تبدیل شده است.  به شکل‌هایِ غنی‌تر و مشخص‌تری 
ایزد ماه ریشدار، ساختۀ مفرغ‌کاران لرستان نیز با درخت 
نخل ارتباط دارد )تصویر شمارۀ 2( و اهمیت آیینی آن 
در حدود پایان دورۀ لرستان با آبِ روان مرتبط گشته 
است.1 پیکرتراشان تخت‌جمشید، حتی در میان مراسم 
می‌کردند  پیدا  سرو  درختان  برای  جایی  تشریفاتی، 

)تصویر شمارۀ 3(.
 در دورۀ ساسانی، باغ، صحنۀ رایج جشن‌ها بود؛ به 
انبوه  بیشه‌ای  میانِ  در  طاقدیس،  تخت  که  شکل‌  این 
در  آنچه  از  غنی‌تر  درختانی  طراحان،  و  داشت  جای 

طبیعت وجود دارد پدید می‌آوردند.
با رشد سریع دوران اسلامی، درونمایۀ باغ، در قالب 
گیاهان و آب در کنار یکدیگر و همه در خدمت زندگی 
بشری، گسترده‌تر و متنوع‌تر شد و بر روی سفالینه‌ها، 
نمود  هنری  آثار  دیگر  و  ابریشمی  بافته‌های  فرش‌ها، 
آنها  کتاب،  نگارگران  کار  اعتلای  با  یافت.  چشمگیری 
خود  آثار  در  را  اندیشه  این  از  متنوعی  نقش‌های  نیز 
به  باغ  تصویر  نیز،  کاربردی  هنرهایِ  در  به‌کار‌گرفتند. 
طرحی تزیینی بدل شد و آرایش باغ به عنوان طرحی 
گروهی  روی  بر  به‌خصوص  و  لعابدار2  سفالینه‌های  بر 
در  کاشی‌کاری  اختراع  شد.  گرفته  کار  به  فرش‌ها  از 
از گل‌های  انبوهی  به  بنا،  یک  تمامی  تبدیل  معماری، 
رنگارنگ را ممکن ساخت؛ به شکلی که بنا و باغ طبیعیِ 

اطراف آن با هم منظره‌ای یکپارچه می‌ساختند. 
برخی مضمون‌های موسیقی نیز به باغ تقدیم شده‌اند 
مانند: »باغ شیرین«، »باغ اردشیر«، »باغ شهریار«، »باغ 
سیاوشان«، »سروِستان« و »راه گل«؛ که همگی به دورۀ 

ساسانی بازمی‌گردند. )پوپ، 1669:1387(
که  داشت  ایرانی  زندگی  در  اهمیتی  چنان  باغ، 
تشبیه  یا  دلخواه  نقشی  و  طرح  صورت  به  می‌بایست 
ما  برای  تعطیلات  درمی‌آمد.  همه‌پسند  استعاره‌ای  و 
و  است  بوده  باغ  در  استراحت  با  همراه  اغلب  ایرانی‌ها 
جشن‌های دوستانه، شادخواری و موسیقی در سایۀ آرام 
صحنۀ  پیوسته  ایرانی‌ها،  برای  باغ  بنابراین،  درختان. 
و  تلاش  از  گریز  برای  محلی  و  شادمانی‌ها  بزرگ‌ترین 
پیچیدگی‌های زندگی روزمره و غبار و گرمای کوچه‌ها 
و گذرها، فراغت از رنج سفر، نور شدید خورشید، هوای 
خشک و سوزان، فرسودگی ساعت‌ها کوشش یکنواخت 

بوده است. 
باغ، در اشعار این مردمان شاعرپیشه، نه تنها از لحاظ 
زیبایی بصری بلکه به خاطر خودش نیز ستوده می‌شود 
و صحنۀ داستان‌های بی‌پایان و منبع تشبیه‌های آشنا 
یاسمن  سرو،  به  معشوق  می‌گیرد:  قرار  خلاقانه  گاه  و 
ادبی،  آثار  و  اشعار  دیوان  و  می‌شود؛  مانند  گلِ‌سرخ  و 
گلستان و بوستان و گلشن ]ـِ راز[ و گلزار ]ـِ سعادت[3 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             2 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


89

نام می‌گیرد. علاوه‌براین، شاعران ایرانی پیوسته آرزومند 
مزاری در باغ، برای خویش بوده‌اند.

به روایت نظامی عروضی، عمرِ خیام در سالِ 506 
هر  که  باشد  موضعی  در  من  »گور  است:  گفته  هـ.ق. 
سعدی  می‌کند«.  گل‌افشان  من  بر  شِمال  ]باد[  بهاری 
شیرازی وصیت کرده بود که باید در باغی به خاک سپرده 
شود. فردوسی در باغ خودش در طابران، بزرگترین قصبۀ 
توس، به خاک سپرده شد و هم‌اکنون نیز آرامگاه حافظ 

در شیراز، در دل باغی مصفا واقع است.
جای  چنان  باغ  آمد،  میان  به  سخن  از  بنابرآنچه 
اساسی در تفکر ایرانی از زندگی دارد که تعبیرات مربوط 
به »نخستین واقعیت« و همچنین »سعادت جاودانی« 
انسان، با عناصر سازندة باغ شکل گرفته است. شاخص 
اصلی کیهان‌شناسی در بنُدَهِشن نیز، دو درختی است 
که در کنار آبگیر جاودانیِ جو قد برافراشته‌اند )همان: 
1670(. همچنین در این کتاب آمده است هنگامی‌که 
زردشتی‌ای پارسا درمی‌گذرد، در پایان شب سوم، خود 
را در میان گیاهانی می‌بیند که عطرهای خوش آن به 
مشام می‌رسد و به‌نظر می‌آید که از سوی جنوب، جایی 
که بهشت قرار دارد، بادی معطرتر از دیگر بادها به سوی 
او وزان است. در این هنگام دخترکی زیباروی به ملاقات 
وی می‌آید و او را به خاطر اعمالش، از جمله خودداری 
از بریدن درختان، می‌ستاید. هرچند مفهوم بهشت در 
دین  ولی  است،  مانده  مبهم  حدودی  تا  زردشت  دین 
اسلام به‌نحو ملموس و خردمندانه‌ای، به دفعات، پاداش 
خاص نیکوکاران را زندگی جاودانة بی‌ملال و زوال در باغ 
مقدس بهشتی وعده داده است که از زیر تخت‌های آن 

آبی زلال و گوارا روان است.
با بیان این مقدمۀ فشرده، تلاش نگارنده بر آن بوده 
است که جایگاه باغ و عناصر مربوط به آن در اندیشۀ ایرانی 
را به اجمال، مورد بازبینی و تأکید قرار دهد و زمینه‌ای 
حاضر،  پژوهش  اصلی  موضوع  پیگیری  برای  روشنگر 
یعنی حسرت باغ ـ تمنای مینو در هنر انتزاعی ایران )با 
تکیه بر عَلمَ‌های عاشورایی( فراهم کند. در ادامه، پس از 
ریشه‌شناسی واژۀ باغ، دو عامل اساسی اقلیمی و عقیدتی 

در این توجه بی‌نظیر ایرانیان نسبت به باغ، مورد بررسی 
قرار می‌گیرد. پس از آن، با اشاره به نقش »انتزاع« در 
انواع هنرهای ایرانی به‌عنوان راهی هوشمندانه به سوی 
موعود  باغ/بهشت  آن  بنیادین  ویژگی  )که  جاودانگی 
و  ویژه  به‌طور  را  عاشورایی  عَلمَ‌های  است(،  نخستین 
عملًا مورد تحلیل ساختاری قرار می‌دهیم و به موازات، 

کرد.4 خواهیم  بررسی  ایرانی  باغ  با  را  آن  مشترکات 

و دلالت‌هــای  پردیس  واژۀ  ریشه‌شناسـی 
معنای واژۀ باغ 

از آنجا که محور بحث این مقاله حول مفهوم باغ بسط 
می‌یابد، شایسته است بر روی واژۀ »باغ« و دلالت‌های 
»پردیس«،  واژۀ  کنیم.  تأمل  بیشتر  کمی  آن  معنایی 
واژۀ  بازماندۀ  است،  بوده  ایرانیان  دغدغۀ  دیرباز  از  که 
و  دیوار  با  »محصور  معنای  به   Pairi daezaِاوستایی
شده.  دانسته  است«  دیوار  پشت  که  »آنچه  یا  حصار« 
 ferdaws کنت، 634:1384(. در فرهنگ معین، فردوس(
به   -pairi-daeza اوستاییِ  و  مادی  واژۀ  معربِ   )ows-(
فرادیس  بوستان؛  باغ؛  مدور؛  و  محصور  محوطۀ  معانیِ 
منبع  در  معین، 1386(.  )فرهنگ  است  آمده  بهشت  و 
یا  )بغ   Bag سغدیِ  و  پهلوی  ریـشۀ  از  باغ  شده،  ذکر 
بگ( به معنی محوطه‌ای معمولاً محصور که در آن انواع 
آورده شده )همان( و  باشند،  درخت‌ها و گل‌ها کاشته 
این ریشه‌ها خود بیانگر اهمیت بنیادینی است که این 

موضوع از دیرباز برای مردمان ایران‌زمین داشته است. 

محرّک)رانه(های اقبال به باغ، در آثار هنری 
ایرانی

1. شرایط اقلیمی و حسرت باغ
با  ایران درمی‌یابیم که  اقلیمی فلات  به شرایط  نگاه  با 
سرزمینی نسبتاً خشک و گاهی کویری مواجه هستیم 
خاص  منـاطق  بـعضی  و  شمالی  باریک  نوار  به‌جز  که 
جنوب، از پوشش گیاهی چشم‌گیری برخوردار نیـست 
)دیبا، 104:1378(. این اقلیم خشک، با خسّتِ آسمان 

حسرت باغ ـ تمنای مینو، در هنر انتزاعی ایران

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             3 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


90

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

ّـا را در دل  و ناباروری زمینش، همواره حسرت باغ مصف
ساکنان این سرزمین نهاده است؛ تا آن حد که »باغ«، 
نه‌تنها برای زندگی این‌جهانی، بلکه برای زندگی پس از 
مرگ نیز جایی دلخواه محسوب می‌شود )پوپ، 1387: 
1670(. از این بابت، این محیط نامهربان و آب و هوای 
باغ  یعنی  هنر  از  خاصی  نوع  خلق  به  منجر  نامساعد، 
را  مدعا  این  شاهد  اتینگهاوزن  شد.  منظر(  )معماریِ 
واکنش مشابهی می‌داند که سرزمین‌هایی مثل اسپانیا، 
اقبال‌شان به  اقلیم در  آسیای مرکزی و هند به مسألۀ 

باغ‌سازی نشان داده‌اند )اتینگهاوزن،56:1390(. 
گرچه این گفته دربارۀ گرم و خشک و کویری بودنِ 
سرزمین‌هایِ هلالِ خضیب )عراق(، اسپانیا و هند محل 
ایراد است، ولی دربارۀ سرزمین ایران صدق می‌کند. باغ، 
در سرزمین ایران به‌عنوان واکنشی در برابر چشم‌اندازی 
خشک و بی‌پایان و یکنواخت و عاری از هرگونه ویژگی 
به شکلی اسلوب‌مند طراحی می‌شد؛ مسیرهایی که به 
شکل هندسی آرایش یافته بود، جوی‌هایی که گیاهان 
آرایش  دارای  باغچه‌های  و  درختان،  ویژه  به  باغ،  انبوه 

دقیق را سیراب می‌کرد.
اتینگهاوزن علاقۀ ایرانیان را، از هر طبقه و قشر، به 
باغ این‌گونه توصیف می‌کند: »مردمان ثروتمند باغ‌هایی 
مجلل برای خود ترتیب می‌دادند و مردمان کم‌مکنت‌تر 
در  می‌کردند.  برقرار  باغ  با  حداقلی  ارتباط  نوعی  نیز 
هم  جامعه  پایین  و  متوسط  طبقۀ  خانه‌های  حیاط 
یا  حوض  گرد  بر  گلدان‌هایی  و  تاک  بوته،  درختچه، 
آب‌نمای مرکزی جمع می‌شد. این باغچه‌هایِ محقر با 
مردم  خانه‌های  و صفای  تنفس  کانون  کوچکی،  وجود 
از  گریز  در  ایشان،  لذت  منابع  از  یکی  و  آفتاب‌سوخته 
خشکی و یکنواختی اقلیم بود؛ وقتی محیط یکنواخت 
داشت؛  رنگ  و  آب  و  سرسبزی  باغ  بود،  ملال‌آور  و 
پرُشیوه  و  اسلوب‌دار  باغ  بود،  بی‌شکل  محیط  هرجا 
بود. معدودند باغ‌های واقعی که از گذر ایام جان به در 
برده باشند و نمونه‌های قابل‌ذکر آن در ایران عموماً به 
قرن‌های یازدهم تا سیزدهم مربوط می‌شوند« )همان(. 
با این حـال هنوز هم می‌توان چگونگی شکل باغ‌ها را در 

نگاره‌ها و طرح‌های قالی که از آنها الهام گرفته‌اند دید. 
که  می‌دهد  نشان  را  مغولی  نگاره‌ای   ،4 شمارۀ  تصویر 
بابرشاه را در حال سرکشی به باغش به تصویر کشیده 
این  همیشگی  ویژگی‌های  از  چلیپاوار،  آبراهة  است. 
دیگری  نگارۀ  به  با رجوع  بعد،  )در صفحات  باغ‌هاست. 
از همین مجموعۀ مغولی بابرشاه، نشان خواهیم داد که 
ویژگی ذکر شده، یکی از ارکان اصلی ساختار علم‌های 

عاشورایی را تشکیل می‌دهد(. 
بر  تقریباً  باغ‌سازی  آیین  که  دید  ادامه خواهیم  در 
همۀ هنرهای تزئینی تأثیرگذار شد. گرته‌برداری از طرح 
باغ‌های ایرانی و استفاده از آن در طراحی قالی‌های قرن 
دهم هجری، حتی از کهن‌ترین نمونه‌های برجامانده از 
این باغ‌ها نیز قدیمی‌تر و پیچیده‌ترند. ضمن اینکه این 
سنت بازآفرینی نقش باغ در هنرهای دیگر، به‌ویژه در 
افراد  نزد  باغ  برای خود  مناسبی  بسیار  جانشین  قالی، 
طبقۀ متوسط شد؛ سابقة بازآفرینی باغی در درون خانه 
که شب و روز و در تمام فصول می‌شد از آن لذت برد 
خسروپرویز،  آرزوی  به  ایرانی،  سنت  در   )58 )همان: 
باز می‌گردد. قالی چهار فصل بهارستانی  شاه ساسانی، 
به  گزندی  نتواند  فصول  تطاول  که دست  داد  سفارش 

حَیَوان و ریاحین آن برساند.

2. شرایطِ عقیدتی و تمنایِ مینو
ایرانیان باستان )همانند مصری‌ها و هندوها و...( چنان 
به حیات پس از مرگ اعتقاد داشته‌اند که حتی وسایل 
جسدش  همراه  به  را  متوفی  شخص  زندگی  روزمرۀ 
با تصوّر حیات  اعتقاد، همواره  این  مدفون می‌ساختند. 
ابدی در سعادت و یا شقاوت همراه بود و تصویر بهشت را 
به ذهن بشر آن روزگار را که عمدتاً ذهنیتی اسطوره‌ای 
داشت و این عقیده تمام زندگی وی را تحت‌تأثیر قرار 
می‌داد، متبادر می‌ساخت. از این بابت است که همواره 

آتش تمنای آن مینوی مثالی در دلش زبانه می‌کشید.
این اعتقادات، با ورود اسلام به ایران نه تنها کمرنگ 
مورد  دین جدید  آسمانی  کتاب  در  همواره  بلکه  نشد، 
و  مکرر  به‌طور  خداوند  که  به‌طوری  قرارگرفت  تأکید 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             4 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


91

مؤکد »الذین امنوا و عملوا الصالحات« را به داخل‌شدن 
می‌دهد.  بشارت  تحت‌الانهار«  من  تجری  »جنت  به 

)بقره/25؛ آل عمران/15؛ النساء/ 13؛ المائده/ 12؛ و...(.
روان‌شناسان قایل به این واقعیت هستند که بشارت 
که  می‌گیرد  تعلق  چیزی  به  همواره  انسان  تشویق  و 
حسرت و تمنایی ریشه‌دار نسبت به آن در دلش وجود 
داشته باشد. از همین‌جاست که این دلیل اعتقادی در 
تمنای مینوی مصفا، دوباره به همان مسألۀ بازگفته در 
شرایط اقلیمی ارتباط پیدا می‌کند: از آنجا که قرآن کریم 
در میان قومی بیابان‌گرد و صحرانشین و آفتاب‌سوخته 
نازل شد، آیات آن نیز به فراخور فرهنگ و اقلیم همان 
مثل  سرزمینی  به  وقتی  آیات  این  ترتیب‌گردید.  قوم 
حجاز  با  اقلیمی  مشابه  تقریباً  شرایط  که  رسید  ایران 
و کویرآشنا  ایرانیان عموماً خشک‌نشین  به دل  داشت، 
نشست و به صورت ترجیع‌بندی مصفا و مشوق، منبع 
در  این سرزمین  هنرمندان  در دست  الهامی‌ شد  غنی 
بازنمایی تمام و کمال آن بهشتی که مناسب وقت، اهل 
ایمان و عمل صالح را به دخول به آن بشارت می‌داد. 
اما هنرمند از چه تمهیدی برای ملهَم‌ساختن هنرش از 
تمنای مینو بهره می‌جست و چگونه می‌خواست آن را 
در ایدۀ دست‌ساخته‌اش بازنمایی کند؟ پاسخ »انتزاع« و 

»تجرید« است، که بخش بعدی به آن می‌پردازد. 

انتزاع؛ راهی به جاودانگی

از  اقلیمی  شرایط  به جهت  مینو  تمنای  و  باغ  حسرت 
دیگر،  سوی  از  مذهبی  اعتقادات  جهت  به  و  سو  یک 
باعث به‌وجود آمدن باغ‌هایی شد )Persian Garden( که 
آنها را باید نمونۀ مثالی آن بهشتی دانست که نمی‌توان 
در جایی به‌جز ذهن و اعتقادات ساکنان این سرزمین 
جُست؛ چرا که ذهن این مردم از دیرباز چنان پرورده 
معقول  و  محسوس  ساحت  دو  به  را  هستی  که  شده 
بی‌نقص  نمونۀ  این‌جهانی،  هرچیز  برای  و  کند  تقسیم 

مثالی آن‌جهانی یا ملکوتی قایل‌شود.]1[
چنین است که آرتور پوپ، پژوهشگر شهیر آمریکایی 

و متخصص در هنر ایران، با بیانی ساده حق مطلب را 
باغی  ایرانی،  هر  ذهن  گوشۀ  »در  می‌کند:  ادا  این‌گونه 

وجود دارد.« )جواهریان، 14:1383( 
از این حیث، انتزاع راهبرد و تمهیدی شد برای ابدی 
ساختن باغ‌هایی که سرسبزی و شکوفایی‌شان محصور 
در عالم ماده است و باد خزانی و دیو خشکسالی، مدام 
نه  و  می‌شناسد  نه خزان  انتزاع،  می‌کند.  تهدید  را  آن 
انتزاعی  »مفاهیم  که  است  همین‌اساس  بر  و  خشکی. 
جاودانۀ مذهبی در جوامع سنتی همواره بر پایۀ تشبیهات 
کیهان‌شناسانه‌ای قرار دارد که به دلیل پیچیدگی و دور 
تجریدی  نمادی  صورت  به  را  خود  بودن،  دسترس  از 
آشکار می‌کنند« )شقاقی، 66:1384(. در همین بخش 
بعد  و  قبل  ایران  در  انتزاع  این  که چگونه  خواهیم‌دید 
دیو  و  خزان  به  غلبه  برای  می‌شود  راهکاری  اسلام،  از 

خشکسالی. 
سیدحسین نصر در این‌باره می‌گوید: »هنر اسلامی 
از  گریـز  در  اسلام  ]سلبـی[  آموزۀ  تحت‌تأثیـر  نیز، 
طبیعت‌نگاری و تقلید عین به عین، مقلّد صِرف اشکال 
ظاهری طبیعت نیست، بلکه اصول اساسی آن را متجلیّ 
می‌کند«. )نصر، 15:1375( این انتزاع و پیروی از اصول 
اساسی طبیعت را باید در تمام هنرهای، به‌ویژه پس از 
اسلام، این سرزمین پی‌گرفت: فرش، نقاشی‌های تشعیر، 
نقوش اسلیمی و ختایی، تذهیب، نگارگری، کاشی‌کاری، 
آجرکاری، گچ‌بری و... نه تنها اصول اساسی طبیعت را 
باد خزانی  بلکه بوستانی هستند که  متجلیّ می‌سازند، 
در  آنکه  حال  یازید.  نمی‌توان  تخاصُم  دست  آنها  به 
اسلام  ورود  از  بعد  و حتی کمی  اسلام،  از  پیش  ایران 
در  ساسانی  قوای  به  عمر  سپاه  پیروزی  نتیجۀ  در  که 
تصویر  واقعی  تقریباً  صورت  به  طبیعت  داد،  رخ  ایران 
می‌شد. به‌عنوان نمونه، نقوشی مثل انار، انگور و سرو به 
بودند  نقوش  و همین  بازنمایی می‌گشت،  واقعی  شکل 
که بعدها، در سیر تطور خود به سمت انتزاع مورد قبول 
آموزه‌های اسلام، به ترتیب به شکل‌های گل شاه‌عباسی، 
از  بسیاری  در  بتُه‌جقه  نقش  و  اسلیمی  پیچک‌های 

هنرهای این سرزمین حاضر شدند.

حسرت باغ ـ تمنای مینو، در هنر انتزاعی ایران

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             5 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


92

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

در واقع، از این منظر و تحت‌تأثیر همین آموزه‌های 
سلبی اسلامی، طرح باغ ـ فرش را می‌توانیم، نگاهی از 
آسمان )بالای برَین( به باغ قلمداد کنیم؛ با ریاحین و 
حَیَوانی که هم واقعی هستند و هم نقش‌پردازی‌شده و 
از صافی ذهن نوستالژیک، خلاق و با ذوق هنرمند مؤمن 
عبور کرده‌اند تا به صورتی این‌چنین تجریدی درآمده‌اند.
بهترین مصداق باغ ـ فرش )البته با توجه به این نکته 
که در فرهنگ ایران‌زمین، باغ، همواره سایه و نمادی از 
هم  بهشت  ـ  فرش  واژۀ  از  می‌توان  مثالی‌ست،  بهشت 
استفاده کرد( در هنر ایران قبل از اسلام فرش بهارستان 
است. این فرش، همان‌طور که قبلًا نیز به آن اشاره شد، 
به دستور خسرو پرویز، که شدیداً به باغش )باغ شیرین 
و شهریار( علاقمند بود، بافته شد تا در زمستان هم او 
را از دلتنگی نجات دهد و خاطرۀ بهار را جاودانه کند. 

)جواهریان، 18:1383؛ پوپ، 1681:1387(
باز  ساسانیان  از  پیش  به  نگاه،  نوع  این  سابقۀ 
مهمی  جایگاه  چنان  از  ایرانیان  نظر  از  باغ  می‌گردد. 
برخوردار بود که آنها را بر آن می‌داشت تا فصل زمستان 
بی‌سبزه و خشک را با چیز دیگری سپری کنند، و آن 
گیاهان کوچک مصنوعی بود. پوپ در این باره می‌گوید: 
»از دورانِ هخامنشیان روایت می‌شود که در بالای تخت 
جنس  از  انگور  خوشه‌های  با  زرین  تاک  درخت  شاه، 
سنگ‌های قیمتی و درخت چناری زرین وجود داشت« 
)پوپ، 1681:1387(، ولی از درخت‌های مصنوعی واقعی 

تا سده‌های میانه مدرکی باقی نمانده است.
فراگیر  آنچنان  مصنوعی،  گیاهان  از  استفاده  سنّت 
شد که از دربار به زندگی طبقات پایین نیز راه پیدا کرد 
و منجر به شکل‌گیری حرفه‌ای به نام »نخلبند« شد. به 
پرهزینۀ  محصول  تزیینی،  بازیچه‌های  »این  پوپ:  قول 
برق  و  زرق  پر  و  کم‌اهمیت  ساختۀ  یا  و  جواهرسازان 
نخلبندها، نشانۀ چشمگیر میلی مفرط به باغ‌ها در این 

نقطه از جهان می‌تواند باشد«. )همان:1682( 
در ایران بعد از اسلام، بهترین نمونه‌های این باغ‌های 
مربوط  یقین  به  بهشت‌ها،  ـ  فرش  هیأت  در  مصنوعی 
می‌شود به اوج تعالی این هنر ـ صنعت در عهد صفوی؛ 

با آن نقوش پیچان و حیرت‌انگیز و متنوع در قرون ده 
تا دوازده هجری. این سنت همچنان با شکوفایی در این 

سرزمین ادامه دارد.
در دلِ همین باغ ـ فرش‌ها، نقوشِ اسلیمی نیز حائزِ 
نوعی کارکردِ دیالکتیکی در مقولۀ تزئین است؛ به قولِ 
بورکهارت: »این نقوش دارایِ دو عنصر اساسی هستند: 
به‌هم‌پیچیدگی و درهم‌تابیدگیِ نقوش و نقش‌مایه‌هایِ 
گیاهی«. )بورکهارت، 1381: 139( تصویرِ باغ ـ بهشت 
بازآفرینی  صفوی  دورۀ  ایرانِ  قالی‌هایِ  نفیس‌ترین  در 
شده‌است. در تصویر شمارۀ 5، که بیش از هفده پا طول 
و چهارده پا عرض دارد، باغ با آبراهه‌ای به شکلِ H و پرُ 
از ماهی با استخری در مرکز و مرغابی‌هایی شناور در آن 
تصویر شده‌است )و به همین دلیل است که طرحِ ترنجِ 
آن، »حوض« هم  انتزاعیِ  تطورِ  در سیر  قالی،  مرکزیِ 
خوانده می‌شود(. کنارِ نهرها، درختان، بوته‌ها و گل‌هایی 
چند روییده )که همواره عمود بر آن هستند( و در میان 
آنها نیز انواعِ جانوران و پرندگان در تک‌وتاز و پرواز. این 

قالی در قرنِ یازدهم هجری بافته شده است.
همین مفهومِ تمنّا و شوقِ حضورِ ابدی که برآمده از 
اعتقاداتِ هنرمندان و تجلیاتِ آن می‌باشد، تمامِ هنرهایِ 
تشعیر،  تذهیب،  نگارگری،  از  اعم  را،  سرزمین  این 
قلم‌کاری،  کاشی‌کاری،  زیرلاکی(،  )نقاشیِ  کتاب‌آرایی 
قرار  تحتِ‌تأثیر  سایرِ مصنوعات،  و  زری‌بافی  میناکاری، 
داده است و خالی از لطف، و به دور از مسألۀ موردِ مطالعه 
در این مقاله نخواهد بود اگر نگاهی اجمالی به این هنرها 
باغ/تمنایِ مینو« داشته  با محرکِ »حسرتِ  ارتباط  در 
باشیم و در این راستا، درنگ‌مان بر رویِ هنر نگارگری به 

عنوانِ نمونه، بیش از سایرِ این هنرها خواهد بود.
از این حیث، نگارگریِ ایرانی تفاوتِ ماهوی با نقاشیِ 
طبیعت‌گرایانۀ اروپا دارد، چراکه هرگز در پی بازنمایی 
طبیعت نبوده، بلکه می‌کوشد اصل و جوهرِ صُوَرِ طبیعی 
تا  که  درختان  و  گل‌ها  پرندگان،  درآوَرَد:  تصویر  به  را 
لاینفکِ  جزءِ  ایرانی  نگاره‌هایِ  تمامی  در  زیادی  حدود 
از آن بهشتِ موعودی  نقاشی بوده است، گوشه‌ای‌ست 
حضورِ  شوقِ  و  تمنا  در  همواره  مسلمان  نگارگرِ  که 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             6 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


93

ابدی در آن بوده است. به‌عنوانِ نمونه، نگاهی جزیی‌تر 
می‌اندازیم به وضعیت نگارگری، به‌عنوانِ یکی از بارزترین 
و ملموس‌ترین اشکالِ هنرِ ایرانی، در چگونگیِ وصول به 
بازنمایی آن در خود. نصر دربارۀ  این ساحتِ قدسی و 
سطح  ایرانی  »نگارگری  است:  گفته  ایرانی  نگاره‌هایِ 
و  نور مبدل می‌سازد  مراتبِ  از  به تصویری  را  دوبعُدی 
به  افقِ حیاتِ عادی و وجدان روزانۀ خود  از  را  بیننده 
متوجه  را  او  و  می‌دهد  ارتقاء  آگاهی  از  عالی  مرتبه‌ای 
عینِ  در  که  مادی  جهانِ  این  مافوقِ  می‌سازد  جهانی 
است«.  خود  خاصِ  اشکالِ  و  الوان  مکان،  دارایِ  حال 
)نصر، 1375: 173( براین‌اساس، نگارگری ایرانی بیانگر 
جسمانی  بعُدِ  در  را  طبیعت  و  نیست  مادی  واقعه‌ای 
و  بهشتی  اصلِ  ترسیمِ  درصدد  بلکه  نمی‌کند،  ترسیم 
ملکوتیِ اشیاء است که در عالمِ مثال تمثل می‌یابد و با 
قوۀ خیالِ هنرمند که همواره آکنده از حسرت و تمنایِ 
مینو است ادراک و تصویر می‌شود. چون آنجا از تضاد و 
تزاحمِ عالمی مادی که مؤدی به ناهماهنگی و ناهمگونی 
تصاویر  از  زیباتر  هم  آن  تصاویرِ  است،  دور  به  است، 
این‌جهانی است. وی در ادامه می‌گوید: »از این‌رو برخی 
معاصر،  دورۀ  در  )سنت‌گراها(  جاویدان‌خرد  اصحابِ  از 
رنگ‌ها و شکل‌هایی را که در نگارگری به کار رفته است 
صرفاً ناشی از سلیقۀ شخصیِ هنرمند نمی‌دانند و بر این 
عقیده‌اند که آنها نتیجۀ شهودِ نوستالژیکِ واقعیتی عینی 
است از آن بهشتِ عدن، که تعلقی تمام به عالمِ مثال 
دارد«. )همان:176( در تأییدِ این تلقی، بورکهارت معتقد 
»پردیسِ  آن  تمثیلِ  و  رمز  نگارگری،  »تصاویر  است: 
هبوط  بشریتِ  از چشمان  هرچند  که  است  نخستین« 
آشکار  معنا  اهلِ  بر  اشراق  عالمِ  در  است،  پنهان  کرده 
می‌گردد«. )بورکهارت، 1380: 47-49( بر همین اساس 
است که گفته‌اند »نگارگری به‌نحو غیرمستقیم به توصیف 
اعیان ثابتۀ اشیاء می‌پردازد«، )بورکهارت، 174:1386( هر 
چند که اعیانِ ثابتۀ اشیاء )یا همان ماهیاتِ آنها( به‌دلیل 
مافوقِ صورت بودن‌شان قابلِ ادراک مستقیم نیستند، اما 
در تخیلِ خلاقِ هنرمند حسرت‌زده به کیفیتی رؤیامانند 

انعکاس می‌یابند. )دینانی، 1381: 7(

همان‌گونه که در این مختصر دربارۀ هنر نگارگری، 
به وجوه قدسی و اشراقیِ این هنر در بازنماییِ عالمِ مثال 
و بهشتِ عدن یا همان تمنایِ مینو و حسرتِ بهشت، 
قابلِ  مختلف  طرقِ  به  رویکردی  چنین  اشاره‌کردیم، 
اشاعه به تمام صورت‌هایِ مختلفِ هنر ایرانی ـ اسلامی 
بوده، به‌گونه‌ای که تمامِ این صور، صورتِ کثراتی هستند 
که همگی برآمده و صادر شده از یک منبع واحد، که 
همانا تمنایِ مینو و آن بهشتِ جدامانده است، می‌باشند.

بر همین اساس، هنرِ تذهیب و کتاب‌آرایی نیز نوعی 
نقش‌پردازی، با نقوشِ تزئینیِ نباتی به همراهِ بهره‌گیری 
از رنگ‌هایِ درخشان و متنوع به شیوه‌ای انتزاعی است 
)پاکباز، 1387: 159( که این هم تصوری‌ست ظریف و مُلوّن 
از بهشتِ مینو، بر سطحِ دو بعُدیِ کاغذ. )تصویر شمارۀ 6(

نقاشی تشعیر، روش آرایش ظریف و دقیق حاشیة 
صفحات با نقش‌مایه‌های عمدتاً حیوانی و مرغ و گیاهان 
رایج  ایران  در  هجری  دهم  قرن  اوایل  از  درختان،  و 
گوشه‌ای  همچنین  نقاشی،  نوع  این  )همان:165(  شد. 
تصویر  به  برای  را  تمنای هنرمند  و  و شوق  از حسرت 
به  عدن،  بهشت  یعنی  ابدی،  و  ازلی  خانۀ  آن  کشیدن 

نمایش می‌گذارد. 
از انواع دیگر نقاشی برای به تصویر کشیدن گوشه‌ای 
از خاطرۀ زیبایی باغ، نقاشی زیرلاکی است؛ نوعی نقاشی 
آبرنگ که با ماده‌ای جلادهنده )لاک( پوشانیده می‌شود 
و  ریز  انبوه گل‌های  از  رایج آن عبارت است  و موضوع 
پروانه  گاه  و  بلبل  چون  پرندگانی  و  برگ  و  رنگارنگ 

)همان:590(.
هنر فاخر کاشی‌کاری هم از این حظّ بی‌بهره نبوده 
و  و صفویه(  ایلخانی  دورۀ  کاشی‌کاری‌های  )به‌خصوص 
جای  را  ختایی‌هایی  و  اسلیمی‌ها  نقش  خود،  سینۀ  بر 
نمی‌تواند  چیزی  نقش‌ها،  این  )همان:397(  است.  داده 
بود جز همان تمنای بهشت مورد نظر این پژوهش، که 
این‌بار در هیئت رنگ و لعاب و سرامیک بر بدنۀ بنا و 
سینۀ محرابی در گوشۀ دنج خدای خانه‌ای مصفا جلوه‌گر 
گشته است. حضور در مسجدی که دیوارها و سقف آن 
با نقوش گیاهی و درختان و گل‌های زیبا پوشیده شده 

حسرت باغ ـ تمنای مینو، در هنر انتزاعی ایران

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             7 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


94

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

است، بی‌تردید، تداعی‌گر حسّ نوستالژیک و حسرت‌بار 
حضور در بهشت رضوان است. )تصویر شمارۀ 7(

)همان:385(،  قلمکاری‌ها  و  قلمزنی‌ها  نقوش عمدۀ 
و  )همان:286(  زری‌بافی‌ها  )همان:564(،  میناکاری‌ها 
دیگر منسوجات و سایر هنرها را نیز، عموماً اسلیمی‌ها 
درختِ  و  بهشتی  سروِ  از  است  نمادی  )که  بتُه‌جقه  و 
زندگی( و نقوشِ گیاهی تشکیل می‌دهد )تصویر شمارۀ 
8( که همة اینها، نشانی است از همان حسرتِ باغ/تمنایِ 
مینو. به قولِ حکیمی نکته‌دان: هر لحظه به شکلی،  بتُِ 
ّـار درآمد... و همۀ بحث ما در اینجا این است که: به  عیـ

هر رنگی که آیی می‌شناسم.
ازلی آن بهشت  این‌که حضور صورت  مَخلص کلام 
نظر  با در  آن،  از  افتادن  از جدا  ناشی  مصفا و حسرت 
گرفتن تمام ملاحظات اقلیمی و عقیدتی، در ناخودآگاه 
هنرمند ایرانی، همواره دست‌ساخته‌های او را تحت‌تأثیر 
نوعی،  به  هنرها،  این  تمام  واقع،  در  است.  داده  قرار 
حسرت، عطش و تمنای رجعت و حضور ابدی در آن باغ 

بی‌زوال و بی‌ملال به نمایش گذاشته‌اند. 
مذکور،  کلی  قاعدۀ  از  نیز  عاشورایی«  »عَلمَ‌های 
ـ  این هنر  رفته در  به کار  نمادهای  و  نیست  مستثنی 
صنعت، به نحوی ملموس‌تر دلالت به همان حسرت باغ 
مینو دارد. در ادامۀ این جستار و در اثنای بحث، به علل 
این خصیصه‌نمایی پرداخته می‌شود و وجه تشابه عَلمَ‌ها و 
باغ‌ها اغلب از همین دریچه مورد بررسی قرار خواهد گرفت.

معرفی عَلَم

یکی از مهم‌ترین اقلام فولادی عصر صفوی بی‌شک عَلمَ 
)نشان جنگی( است. شاه اسماعیل که بیشترین همّتش 
را صرف یکپارچگی کشور از طریق تعمیم مذهب شیعه و 
جنگ با سنی‌مذهبان عثمانی نمود، عَلمَ را نماد مبارزات 
خود قرار داد. آلن در کتاب خود، هنر فولادسازیِ ایران، 
اطهار  ائمۀ  و  خدا  نام  »تماشای  می‌گوید:  این‌باره  در 
ظریف،  برگ‌های  و  گل  میان  در  و  خوش  خطوط  با 
حک‌شده بر عَلمَ‌های فولادین، دیده و دل هر ببینده‌ای 

از مسجدی  عَلمَی  را به خود معطوف می‌کرد و هرگاه 
ترَ،  با چشمی  را  مردمان  می‌آمد،  در  به  یا حسینیه‌ای 
از بزرگ و کوچک به دنبال خود می‌کشاند و آنها را در 
پی عَلمَ‌دار روان می‌ساخت و متحد می‌کرد و این نیرو 
و جاذبه تا به‌حدی بود که در سپاه عثمانی تصرّف عَلمَ 
در شمار مهم‌ترین غنائم جنگی محسوب می‌شد«. )آلن، 
موزه‌های  در  هم‌اکنون  که  صفوی  عَلمَ‌های   )6:1381
ترکیه به‌ویژه موزۀ توپقاپی به چشم می‌خورند، برخی از 
همان غنائم هستند. اشوکلاین، در توصیف این عَلمَ‌های 
ایرانی  جنگی  نشان‌های  »کهن‌ترین  می‌نویسد:  جنگی 
هم‌اکنون در موزۀ توپقاپی هستند و احتمالاً این‌ها بخشی 
از غنایم جنگ چالدران بوده‌اند. این عَلمَ‌ها از صفحات 
آهن به شکل تیغه‌ای باریک و بلند ساخته شده که نوک 
آن به شکل سپری نشاندار تراشیده شده و پایۀ میله به 
شکل قرصی گرد درآمده است ]چیزی شبیه به فرم کلی 
یک سرو[... )تصویر شمارۀ 9( چنین نشان‌های جنگی 
در نگارگری‌های ایرانی از پایان سدۀ نهم هجری به بعد 
از پوپ، 2979:1387( نقل  )به  فراوان تصویر شده‌اند«. 
در ساختار عَلمَ‌های صفوی و هم‌چنین کاربرد آنها 
تغييراتي به‌وجود آمد، و فراتر از کارکرد نمادین سیاسی ـ 
اجتماعی، جنبه‌ای هنری ـ تزیینی ـ مذهبی نیز به خود 
گرفت؛ به این صورت که به تعداد تیغه‌ها بر روی یک 
پایۀ افقی و نیز تنوع اشکال نمادین گیاهی و جانوری به 
کار رفته بر روی تیغه و کنار آن افزوده شد و عَلمَ‌گردانی 

به شکل امروزین متداول گشت. )تصویر شمارۀ 10(
و  صور  و  اشکال  این  ساختار  بررسی  به  ادامه،  در 
با  باغ،  ساختار  با  مشابهت  در  آنها  معنایی  دلالت‌های 
مینو  باغ/تمنای  یعنی حسرت  پژوهش  بر مسألۀ  تکیه 

خواهیم پرداخت.

تصویر مینوی

علامت‌های عاشورایی متداول، از عهد قاجار به این سو 
را باید جزء اصیل‌ترین باغ ـ بهشت‌های انتزاعی به‌شمار 
اسلام  در  »شهادت«  و  »جهاد«  مفهوم  و  جنگ  آورد. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             8 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


95

انگاشتن  با نام »بهشت« عجین است که نادیده  چنان 
این پیوند، در عَلمَ‌هایی که نماد جهاد و بهشت معهود 
ارزش‌های  و  مفاهیم  از ضعف در شناخت  نشان  است، 

آرمان‌گرایانه در اسلام دارد. 
به‌تصویر کشیدن مینویی که همواره تمنّای آن در 
ضمیر ایرانیان وجود داشته، به یقین، نیازمند نمونه‌ای 
ایرانی  بنابراین، هنرمند  محسوس و زمینی بوده است. 
برای نمایش این بهشت در عَلمَ‌ها دست به دامن انتزاع 
و الگوبرداری از باغ شد؛ همان باغ‌هایی که خود مدلی 
عالی از بهشتی بودند که آرزوی همیشگی دل ساکنان 

فلات خشک ایران بود. 

بررسی ساختاریِ عَلَم

1. فرم چلیپایی و چهارپارگی
نقش چلیپا به اندازۀ تاریخ انسان قدمت دارد. )حصوری، 
فضا  تقسیم  ایرانی،  معماری  بنیادین  11:1385( شکل 
ازلی جهان  الگوی  همان  به  که  است  قسمت  به چهار 
چهار گوشه بازمی‌گردد. )دانش‌دوست:17( از سوی دیگر، 
وضع فیزیولوژیک انسان در ارتباط با محیط پیرامونش 
محیط  مرحله،  نخستین  در  که  است  به‌گونه‌ای  نیز 
پیرامون را به چهار قسمت تقسیم می‌کند. )سلطان‌زاده، 

)117:1378
عَلمَ‌ها نیز در فرم کلی‌شان، مجموعه‌ای از تیغه‌های 
فولادی و اشکال حیوانات است که بر روی یک چلیپا 
سوار شده‌اند. از آنجا که »چهار« از عناصر اصلی بسیاری 
از هنرهای ایرانی، به‌ویژه باغ‌سازی و عَلمَ‌سازی محسوب 
می‌شود، خالی از لطف نیست اگر قدری بر روی مفهوم آن 
درنگ کنیم: پوپ در این‌باره معتقد است: »بر روی ظروف 
سفالین هر دو کاوشگاه شوش و تخت‌جمشید شکل‌ها 
عموماً بر طرحی مرکب از چهار واحد، معمولاً به شکل 
»صلیب مالتی« متمرکز می‌گردید )تصویر شمارۀ 11( 
تقریباً شکی نیست که آن شکل، یا خورشید است 
نگارۀ چهارواحدی  بر  نماد قمری مشتمل  البته  ماه.  یا 
مرحلۀ  چهار  که  چرا  می‌نماید،  معقول  مالتی  صلیب 

متمایز قمر در طول هر ماه امری آشکار بوده است که 
نمایان  به‌ویژه گل چهارپر  به شکلی،  مفهوم هربار  این 
حال،  عین  در   )1044:1387 )پوپ،  است«.  می‌شده 
می‌شده  ساخته  چلیپا  یک  براساس  گاهی  نگاره  این 
به  زمینه  تقسیم  برای  وسیله‌ای  تنها،  آن  بازوهای  و 
ادامه می گوید:  در  پوپ  است.  بوده  چهار بخش مجزا 
تقسیم‌یافته  ادراک جهانی  آغاز  این  که  دارد  »احتمال 
بعدی  ایرانیان  اندیشۀ  در  باشد که  بوده  به چهاربخش 
تبدیل به مفهومی بنیادین شد و نقش تزیینی آن مثلًا 
در باغ آریایی ایرانی با باغچه‌بندی چهارگوش بازنمایی 
به  که  ایرانیان  اجتماعی  سازمان  در  همچنین  و  شده، 
بازتاب  بودند،  شده  تقسیم‌بندی  مشخص  طبقۀ  چهار 

داشته است«. )همان:1045(
این  هم  ایرانی  باغ‌سازی  در  فکری،  پیشینۀ  این  با 
می‌توان  به‌وضوح  را  چلیپایی  فرم  و  چهارپاره  تقسیم 
ساختار  هخامنشیان،  زمان  از  ایرانی  باغ‌های  یافت: 
هندسی داشت و به چهار قسمت تقسیم می‌شد. )فقیه، 
32:1383( این سنّت، در دورۀ ساسانیان نیز تداوم یافت، 
را  ساسانی  پردیس  نوعی  نقشۀ  »می‌توان  به‌طوری‌که 
چلیپای راست‌گوشه‌ای دانست با محورهای مشخص که 
بخش اصلی )کاخ( در محل تقاطع آن قرار دارد. معماران 
ساسانی در به‌کارگیری این نقشه از کهن‌ترین سنت این 
قوم پیروی کرده‌اند و طرح‌های منقوش به سفالینه‌های 
درختستان‌های  نشان‌دهندۀ  بی‌شک  که  تخت‌جمشید، 
داخل  را  چلیپایی  آرایش  همین  است،  آبیاری‌شده‌ای 
دایره‌ای نشان می‌دهد. افزون بر آن در پس این طرح، 
»چهارباغ« خود اندیشه‌ای کیهان‌شناختی و بسیار کهنی 
در آسیا است که به ادیان مختلف نیز راه پیدا کرده و 
براساس آن جهان معمولاً توسط چهار رودخانۀ بزرگ به 

چهار قسمت تقسیم شده است«. )پوپ، 1671:1387(
میانجی‌گری  به  یک‌سو  از  سنت‌ها،  همین  ادامۀ 
اسلام،  آموزه‌های  براساس  دیگر  سوی  از  و  ساسانیان 
اساس باغ‌های اسلامی در سراسر قلمرو آن گشت تا آنجا 
که »حضرت رسول )ص( در روایت معراج خویش، گنبد 
از صدف سپید ساخته  توصیف می‌کند که  را  عظیمی 

حسرت باغ ـ تمنای مینو، در هنر انتزاعی ایران

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             9 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


96

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

شده و بر روی چهارپایه در چهار کُنج قرار گرفته و چهار 
جوی آب و شیر و عسل و خمر که نهرهای سعادت ازلی 
و سرمدی )بهشتی( است، از آنها جاری بود«. )بورکهارت، 

147:1381( )تصویر شمارۀ 12(

2. تیغه‌ها
آنهاست  شاخه‌های  یا  تیغه‌ها  عَلمَ‌ها،  عنصر  اصلی‌ترین 
که در قسمت پائین عریض شده و شکلی مُدوّر به خود 
می‌گیرد. )تصویر شمارۀ 13( این شکل، در واقع نمادی 
از سروهای بی‌خزان‌اند؛ چراکه برای به تصویر کشیدن 
و جاودان  از درخت همیشه سبز  ابدی می‌باید  بهشت 
کرد.  استفاده  است،  زندگی  درخت  همان  که  )سرو(، 
)این نقش‌مایه در دورۀ تجرید ـ مبناییِ اسلامی به شکل 

بتُه‌جقه به حیات خود ادامه می‌دهد(.
و  تناسب  و  دائمی  زیبایی  به‌لحاظ  سرو،  درخت 
)دانش‌دوست:  است.  ایران  مردم  محبوب  کشیدگی‌اش 
219( در اساطیر ایران پیش از اسلام، سرو، مقدس‌ترین 
درخت است. آورده‌اند که زرتشت با دستان خود دو سرو 
در کاشمر و طوس کاشت که رشک دل متوکل عباسی 
شد. )اوشیدری،386:1383؛ پوپ، 1671:1387( گزنفون، 
مورخ معروف، نقل می‌کند که پادشاهان هخامنشی به 
کاشتن سرو با دستان خود می‌بالیدند )جواهریان، 1383: 
16؛ پوپ، 1670:1387( و همۀ اینها نمایانگر قداست این 
درخت آیینی است. به‌همین خاطر است که در جای‌جای 
می‌شود.  دیده  سرو  نقش  تخت‌جمشید،  نقش‌های 
سرو،  سبز  همیشه  درخت  بنابراین،   )3 شمارۀ  )تصویر 
مظهر زندگی ابدی، روح نامیرا و بی‌مرگی است )شقاقی، 
17:1384( یعنی دقیقاً همان صفاتی که مفهوم بهشت 
)تصویر شمارۀ 14( تداعی می‌کند.  ما  برای  را همواره 

3. احجام جانوران
همانطورکه تصور یک باغ بدون حضور حیوانات در آن 
محال است و در واقع این حیوانات هستند که معنای باغ 
را تکمیل می‌کنند و به آن حیات و سرزندگی می‌دهند 
پرندگان،  جمله  از  جانوران  نیز  عاشورایی  علمََ‌های  در 

»جانوران  پوپ:  نظرِ  طبقِ  دارند.  چشمگیری  حضور 
تزیینی در باغ ایرانی نقش مهمی داشتند. حضور قو در 
آبنماها بسیار متداول بود و گهگاه چند پلیکان نیز به 
جمع آنها اضافه می‌شد. تیمور در یکی از باغ‌های خود 
آهو و قرقاول نگهداری می‌کرد و حضور کبوتران نیز از 
ویژگی‌های آن بود. در تعدادی از مینیاتورها، گونه‌های 
از مرغابی در آب حوض نشان داده شده است  زیبایی 
در  نظامی  به خمسۀ  مربوط  آقامیرک،  از  مینیاتوری  )در 
باغ فتحعلیشاه قاجار  بریتانیای، 947 هـ.ق.( و در  موزۀ 
وجود  خوش‌الحان  پرندگان  از  پرُ  بزرگی  قفس‌های 
شنیدن  با  همواره  ما   )1680:1387 )پوپ،  داشت«. 
واژۀ »باغ مصفا«، بی‌درنگ به یاد صدای چهچهۀ بلبل 
می‌افتیم. حتی تصویر بهشت عدن نیز همواره به مدد 

این تصاویر برای ما مجسم شده است.
در اینجا به معرفی پرندگان و حیواناتی می‌پردازیم 
که نه تنها جزء لاینفک ساختار هر باغی هستند، که در 

ساختار عَلمََ‌های عاشورایی نیز حضور دارند:

پرندگان
در  مأواگزینی  و  پرندگی  خاصیت  به  بنا  پرندگان، 
آسمان، اساساً جنبۀ آسمانی دارند. آسمان، محلّ جولان 
پرندگان است؛ یعنی همان جایی که جایگاه ملکوت و 
مقدسین نیز هست. در عَلمَ‌ها، عموماً از نقش پرندگان 
نمادین استفاده می‌گردد که هرکدام از یک سو، نمایندۀ 
امری قُدسی یا شخصیتی مقدس و مورد احترام در دین 

هستند و از سوی دیگر، دارای مفاهیم رمزی و عرفانی:
»مطلوبیت  نماد  و  صوت  لطافت  یادآور  که  بلبل: 
حضرت  به  منتسب  جهتی  از  و  است  بهشت  سمعی« 
داوود )ع(. البته می‌توان بلبل را نمایندۀ مناسبی برای 
رامشگران و خنیاگران در باغ‌ها نیز دانست. )جواهریان، 

17:1383؛ فقیه، 38:1383 و 40( 
شهرت  زیبایی  در  حیوانات  سروَر  به  که  طاووس: 
دارد و نماد »مطلوبیتِ بصری« بهشت است و منتسب 

به حضرت یوسف )ع(. )تصویر شمارۀ 15(
خروس: که معروف است به اذان‌گویی؛ اما حرمت 
آن در میان ایرانیان، به پیش از اسلام باز می‌گردد؛ چرا 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            10 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


97

که در سپیده‌دم با بانگ خویش دیو ظلمت را رانده و 
مردم را به برخاستن و عبادت و کِشت و کار فرامی‌خواند. 

)اوشیدری، 207:1383( 
هدهد: که پیغام‌برَ است و دانا، و منتسب به حضرت 

سلیمان )ع(. )تصویر شمارۀ 16(
کبوتر: که نماد روح است و پیام‌رسان و نشان پاکی. 
این پرنده به حضرتِ عیسی مسیح )ع( منتسب است و 

نمادِ روح‌القُدُس.
پرنیانی و هم‌چنین  و  لطافت  بر  تأکید  برای  گاهی 
از  )عَلمَ(،  انتزاعی  بهشت  ـ  باغ  این  جلوه‌دادن  الوهی 
آن  جای‌جای  در  کُرک‌دار،  و  پشت  پرُ  تزئینی  پرَهای 

استفاده می‌شود.
رُخ یا برُاق

موجودی است با بدن پرنده و سر انسان و تاجی بر سر. 
)تصویر شمارۀ 18( از دیرباز از عنصر بال پرنده جهت 
ماورائی جلوه دادن صاحب بال استفاده می‌شده است که 
از بارزترین این نمونه‌ها می‌توان به نماد فَروَهَر زرتشتی، 
و لاماسوهای دو طرف ورودی دروازه ملل تخت جمشید 
هخامنشی  هنر  در  آشوری  تمدن  عناصر  از  اصلًا  )که 
است( اشاره کرد. نگارۀ »معراج پیامبر« اثر سلطان‌محمد 
نقاش، یکی از معروف‌ترین آثاری است که در آن برُاق 
پیامبر )ص( به زیباترین شکل ممکن به تصویر کشیده 
شده )تصویر شمارۀ 17( براق در این نگاره، با سر انسان و 
بدن اسب و سُم گاو و دُم میمون نمایش داده شده است.

به شکل  برُاق در علامت‌های عاشورایی نیز معمولاً 
پرنده‌ای با سر انسان تصویر می‌شود.

کشیدن  تصویر  به  در  پرنده  بال  از  استفاده  سنّت 
فرشتگان، تا دورۀ قاجار رواج داشت. فرشتگان را با سر 
لذا  می‌کردند؛  تصویر  پرنده  بال  و  انسان  بدن(  گاه  )و 
حضور این رُخ در علامت‌ها را باید نمادی از ملائکه‌ای 

دانست که در بهشت جای دارند. )تصویر شمارۀ 19(
سایر حیوانات

علیه‌السلام  علی  مولا  به  منتسب  عَلمَ‌ها  در  شیر: 
)اسدالله( است، و نماد دلاوری و جنگ‌آوری.

آهو: منتسب به امام رضا علیه‌السلام )ضامنِ آهو( 

است، و نماد معصومیت و زائر طالب.
اژدها: منتسب به حضرت موسی علیه‌السلام است 

و وظیفۀ نگهبانی را به عهده دارد. )تصویر شمارۀ 20(

کردیم،  اشاره  مختصر  به‌طور  قبلًا  که  همان‌طور 
باغ‌ها  در  و...  پرندگان  و  اهلی  نیمه  و  اهلی  حیوانات 
و  بودند. خاطره‌نویسان  برخوردار  ویژه‌ای  از جایگاه  نیز 
سیاحان از حضور پرُرنگ حیوانات در باغ سخن گفته‌اند: 
به‌عنوان نمونه حسام‌الدین باوندی )1206-1172م( دو 
به  آنها  از  یکی  بود:  ساخته  متفاوت  کارکرد  دو  با  باغ 
نام دولت‌آباد، کاخ ـ باغی بود که دو سکونت‌گاه داشت. 
یکی از این باغ‌ها مخصوص نگهداری پرندگان و دیگری 
دارای دریاچۀ مصنوعی بود. او باغ سومی هم بنا کرده 
بود که پرورشگاه جانوران اهلی بوده و گیاهان و درختان 

گوناگون در آن کاشته بود. )فقیه، 42:1383(
از این منظر، باتوجه به پیوند عمیق و وثیق باغ ایرانی 
پیکره‌های  پرُرنگ  و  محورین  حضور  این  حیوانات،  و 
نگاهی  در  نیست.  بی‌دلیل  و  بی‌راه  عَلمَ‌ها  در  حیوانی 
کلی‌تر، همۀ موارد فوق، نشانی است از تجلی اعتقاد در 
این باغ ـ بهشت انتزاعی )عَلمَ( که تحت‌تأثیر تام و تمام 
باغ ایرانی )حسرت باغ و تمنای مینو(، هر بار به طریقی 
و در اینجا در هیئت عَلمَ‌هایی عاشورایی جلوه‌گر شده 

است. )تصویر شمارۀ 21(

4. تمرکزگرایی
در  طرح،  و  فرم  اصولِ  خود،  کتابِ  در  وُنگ  وسیوس 
تعریف تمرکز می‌آورد: »تمرکز به شیوۀ توزیع فرم‌های 
واحد اشاره می‌کند که ممکن است در قسمت‌هایی از 
طرح متراکم و در قسمت‌های دیگر پراکنده و کم‌تراکم 
باشند. اساساً تمرکز یک شیوۀ سازمان‌دهی کمی است 
و طرح با کمیت فرم‌های واحد سروکار دارد و با تغییر 
موزون  تأکیدهای  دیگر  نقطۀ  به  نقطه‌ای  از  آنها  مکان 
و کشش‌های مهیج ایجاد می‌کند«. )ونگ، 115:1385( 
،همۀ  عَلمَ‌ها  نظر می‌رسد که در ساختار  به  چنین 
بدنۀ چلیپایی نصب شده‌اند که  این روی  برای  تیغه‌ها 

حسرت باغ ـ تمنای مینو، در هنر انتزاعی ایران

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            11 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


98

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

مقدمه و دلالت‌کننده‌ای باشند بر تیغۀ واحد میانی که 
از همه بلندتر و چشم‌نوازتر است. تمامی عناصر دیگر در 
دو سـوی این شاه ـ تیغۀ میانی به شکلی متقارن ردیف 
دیگری  آن  بی‌مادۀ  صورت  یک  هر  که  گویی  شده‌اند، 
در طرف مقابل است؛ از همان نوع صورتی که در آیینه 
تیغۀ  این  دارد.  مثال  عالم  به  تعلق  و  می‌شود  تشکیل 
میانی را از این حیث و در یک تلقی اشراقی می‌توانیم 
در حکم همان آیینه که نمایان‌گر صور موجود در عالم 

مثال )خیال( است بدانیم.6 
»اساساً هنر اسلامی نتیجۀ تجلیّ وحدت در ساحت 
عناصر  حرکت  سیر   )14:1375 )نصر،  است«.  کثرات 
اغلب  در  مرکزی،  وحدت  سوی  به  )کثرات(  پراکنده 
می‌خورد.  به چشم  نیز  اسلام  دنیای  معماری  فضاهای 
عناصر  و  تیغه‌ها  تمام  نیز  عَلمَ‌ها  در  )دیبا، 98:1378(. 
دیگر حاضر در دو سمت تیغۀ میانی، گویی در این شاه ـ 
تیغه به وحدت خود باز می‌رسند و این سیر دیالکتیکی 
از کثرت به وحدت و بالعکس، با گردش چشم ناظر در 
جای‌جای این باغ ـ بهشت انتزاعی )عَلمَ( مدام در حالی 

چرخش و تکرار است و دمی ساکن نمی‌شود.
در  می‌شود.  دیده  نیز  ایرانی  باغ‌های  در  تفکر  این 
محل  در  متقاطع  صورت  به  اصلی  معبر  دو  باغ‌ها  این 
دو محور مذبور قرار می‌گرفت و در مرکز عرصۀ باغ که 
اغلب محل تقاطع دو محور بود، یک کوشک یا عمارت 
)سلطان‌زاده، 1378:  و ساخته می‌شد  آبگیر طراحی  یا 
122( که نقطه مرکزین باغ به حساب می‌آمد و گویی 
همۀ عناصر دیگر دلالت گر بر این نقطۀ مرکزی بودند. 
این کوشک میانی معادل همان  نگاه تطبیقی،  در یک 
ارتباط  پروفسور پوپ دربارۀ  است.  عَلمَ  میانی در  تیغۀ 
این ویژگی با کیهان‌شناسی معتقد است که: »در برخی 
از نسخه‌های خطی دربارۀ کیهان‌شناسی که به توصیف 
است  آمده  این‌باره  در  می‌پردازد،  چهارقسمتی  جهان 
همین  و  دارد،  قرار  کیهان  مرکز  در  کوچکی  تپۀ  که 
همچنین  و  ایرانی  باغ‌های  از  بسیاری  نقشۀ  در  نکته 
مغولی برگرفته از هندی‌ها دوباره اجرا شده است. یک 
تغییرناپذیری  به‌طور  تقریباً  هم  کوشک  یا  کلاه‌فرنگی 
باغ‌های  بر  تپه احداث می‌شد و دید زیبایی  این  بالای 

)پوپ، 1673:1387(.  داشت«.  اطراف خود  پایین‌دست 
طبق این گفته، همه چیز به آن نقطه مرکزی)کوشک( 
منتهی می‌شود و بر این اساس، نیل به وحدت از میان 
همۀ کثرات، به‌خوبی در این ویژگی بارز معماری منظر 
ایرانی )باغ( دیده می‌شود. از همین بابت است که این 
تفکر، از مشابهات بارز و خصیصه‌نمای باغ‌های ایرانی و 

عَلمَ‌های عاشورایی محسوب می‌گردد.

5. تعادل متقارن/ نامتقارن
وُنگ رابطۀ تعادل بصری و تقارن را این‌چنین توصیف 
بصری،  تعادل  ایجاد  برای  روش  »ساده‌ترین  می‌کند: 
محورهای  به  نسبت  چیز  همه  زیرا  است،  تقارن  همانا 
اثر عبور می‌کند سنجیده  از وسط  افقی و عمودی که 
بنابراین، شکل‌های قرینه شکل‌هایی منظمند  می‌شود. 
منعکس‌شدۀ  تصویر  آنها  راست  و  چپ  نیمه‌های  که 
یکدیگر است. اما تقارن عین به عین القاء نوعی ایستایی 
با  تقارن،  البته   )172:1385 .)وُنگ،  می‌کند«  جمود  و 
روح باغ سرشار از تحرک و سرزندگی چندان سازگاری 
ندارد. درست است که ساختار باغ‌ها همواره از الگویی 
متقارن تبعیت کرده و براساس محور متقاطع چلیپایی 
گسترش می‌یابد، اما این مسأله تنها در کلیت آن صادق 
است و در اجزاء آن شاهد گوناگونی و تنوع و به بیان 

بهتر »عدم تقارن« هستیم. 
عاشورایی  علم‌های  ساختار  در  مذکور،  تقارن  عدم 
نیز رخ می‌نماید. با نگاهی کلی‌نگر از دور، اگرچه شاهد 
ساختاری به ظاهر متقارن هستیم ولی هنرمند با عدم 
مقسّم  محور  سوی  دو  در  عین  به  عین  تقارن  رعایت 
میانی از طریق استفاده از نقش حیوانات گوناگون، سعی 
دارد.  عَلمَ‌ها  اجزاء  در  پویایی  و  حرکت  نوعی  القاء  در 
بنابراین، باغ‌ها و عَلمَ‌ها در این موضوع )ریتمِ لنگ؛ عدم 

تقارن در تقارن( نیز با هم شباهت دارند. 

6. سلسه مراتب
سلسله‌مراتب  رعایت  نوعی  با  عاشورایی  عَلمَ‌های  در 
به  از طرفین  مواجه هستیم. هرچه  تیغه‌ها  در چینش 
مرکز برویم طول تیغه‌ها بیشتر می‌شود و در یک نقطه، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            12 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


99

و  استعلا  اوج می‌رسد و حسی  به  میانی(  تیغۀ  ـ  )شاه 
عروج را به بیننده القاء می‌کند که خود به‌نحو ضمنی، 
تأکیدی‌ست بر تمرکزگرایی که پیش از این به آن اشاره 
شد. این ویژگی یادآور اصل مهم »پرسپکتیوِ مقامی« در 
نگاره‌های اغلب تمدن‌های باستانی است که نمونه‌های 
بارز آن را در لوح تشریفاتی شاه نارمر7 )تصویر شمارۀ 
22( و لوح قوانین حمورابی8 )بابل( می‌توان دید. در این 
نگاره  عنصر  مهم‌ترین  که  پادشاه  تصویر  سنگ‌نگاره‌ها، 
است در بخش طلایی نگاره و بزرگتر از همه قرار گرفته 
و سایر عناصر به ترتیب اهمیت و با اندازه‌های کوچکتر، 
طوری در اطراف آن سازمان‌دهی شده‌اند که دلالت‌گر 
به آن باشند. همین اصل به مرور در سیر تطور خود به 
سنت‌های نگارگری هم رسید و بسیاری از نگارگری‌های 
دادند.  قرار  توجه  مورد  را  اصل  این  نیز  اسلامی  ایران 
نگارۀ  به  می‌توان  ترکیب،  این  نمونه‌های  بهترین  از 
)تصویر  نقاش  سلطان‌محمد  دست  کار  پیامبر،  معراج 
این  در  کرد.  اشاره  صفوی،  عهد  نگارگر   ،)17 شمارۀ 
نگاره، پیامبر سوار بر برُاق به‌عنوان عنصر اصلی تصویر، 
عوامل  سایر  و  داده شده  مرکز جای  در  از همه  بارزتر 
تصویری به‌نحوی پیچان )با ترکیب‌بندیِ حلزونی که به 
نوع  عارفانه‌ترین  و  شاعرانه‌ترین  پویاترین،  وُنگ،  گفتة 
ترکیب‌بندي است )وُنگ، 94:1385(( طوری در اطراف 
آن جای گرفته‌اند که به تمامی، دلالت‌گر هستۀ اصلی 
تصویر باشند. این ویژگی مقامی، در معماری باغ‌ها نیز 
به جهت ساخته‌شدن  قابل مشاهده است. باغ‌ها عموماً 
در محل کوه‌پایه‌ها، از سطوح شیب‌دار برخوردارند تا آب 
به میزانی  باشد و  را داشته  بتواند جریان طبیعی خود 
برابر به تمام نقاط باغ برسد. )پوپ، 1674:1387( سطح 
شیب‌دار، موجب می‌گردد که کوشک میانی در بالاترین 
باید  کوشک  به  رسیدن  برای  گیرد.  قرار  باغ  سطح 
سطوحی پلکانی را طی نمود که این خود نمادی از طی 
کردن سلسله‌مراتبی است برای رسیدن به مکان اعلایی 
که تجلی وحدت است. براساس این تلقی، کوشک میانی 
محسوب  عاشورایی  عَلمَ‌های  مرکزی  تیغۀ  معادل  باغ 
می‌شود )که در بخش تمرکزگرایی نیز از زاویۀ دیگری 

به آن اشاره شد(. ترکیب فوق را در بسیاری از هنرهای 
سنتی دیگر نیز می‌توان شناسایی کرد. به عنوان نمونه، 
این عنصر در طرح قالی موسوم به »لچک ترنج«، خود 
را در حوض میانی طرح نشان می‌دهد. همین نقش‌ها 
هستند که در طراحی تذهیب و تجلید به شکل شمسۀ 
ایرانی  هنرمند  اینکه  می‌نمایند. خلاصه  رخ  هم  میانی 
تا  می‌سازد  خویش  دستمایۀ  را  اینها  همۀ  اسلامی،  ـ 
از  خود  ضمیر  در  همواره  که  کند  سیراب  را  عطشی 
»حس وحدت« برآمده از حسرت نوستالژیک بهشت و 

شوق تمنای مینو در درون خود احساس می‌کند. 

نتیجه‌گیری

شاید بتوان بیش از اینها به بررسی تشابهات میان باغ‌ها 
و عَلمَ‌ها پرداخت اما در این مقاله سعی ما بر این بوده 
است که از منظری خاص، اجزاء و ساختار این دو هنر 
نگارنده،  نظر  از  دهیم.  قرار  مقایسه  و  بررسی  مورد  را 
از عناصر  تمنّا و حسرت بهشت عدن مصفّا و بی‌زوال، 
پیونددهنده و شبیه‌ساز اجزاء هنرهای مورد بررسی این 
مقاله و همچنین سایر هنرهای ایرانی ـ اسلامی است. 
چنانکه ذکر آن رفت این عناصر، ریشه در شرایط اقلیمی 
گرم و خشک ایران‌زمین و همچنین اعتقادات دینی و 
آیات قرآن داشته و همواره تأثیر خود را بر مکتوبات و 

مصنوعات مردم این سرزمین نهاده است. 
از  باشیم  توانسته  مختصر  این  در  که  است  امید 
ایرانیان و حضور  باغ در ذهن  مفهوم  اهمیت  یک سو، 
همه‌جانبۀ مفهوم نوستالژیک باغ ـ بهشت در بسیاری از 
هنرهای سنتی ایرانی را به شکلی موجز و درخور، بیان 
عَلمَ‌های عاشورایی را، به‌عنوان  نماییم و از سوی دیگر 
ـ  اعتقادی  بهشت‌های  ـ  باغ  از  خصیصه‌نمُا  نمونه‌ای 

انتزاعی، )به شکلی تطبیقی( معرفی کرده باشیم.

پی‌نوشت‌ها

1. درخت نخل نمونۀ پیشین درخت هوم نقره‌ای بندهشن است که آن 
نیز ماه و اغلب به آب مرتبط است. )پوپ، 1685:1387( این درخت، 
همانند ماه که تاریکی آسایش‌بخش را با خود می‌آورد و موجب وقفه‌ای 

حسرت باغ ـ تمنای مینو، در هنر انتزاعی ایران

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            13 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


100

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

در تابندگی بی‌امان نور می‌گردد، همان تخفیف تابش را با سایه‌افکنی 
نیرویی حیات‌بخش است،  آنجا که ماه  از  ارزانی می‌دارد.  به ما  خود 
شمرده  حیات  اکسیر  نیز  ـ  مقدس  هوم  نام  به  ـ  ماهدرخت  شیرۀ 
می‌شود. این درخت بر همین اساس در نقش نخستین ظروف سفالین 

و به‌عنوان نقش‌مایه‌ای مستقل ظاهر می‌گردد. )همان:1046(
روی  بر  نقوش  نوع  این  بارز  نمونۀ  که  معتقدند  اکرمن  و  پوپ   .2
زیبای  هنرهای  موزۀ  در  سلطان‌آباد«  »کاسۀ  لعابدار،  سفالینه‌های 

بوستن است. )پوپ، 1685:1387(
3. قصیدۀ کاملی متشکل از 350 بیت درآغاز سدۀ 12 هـ.ق. به نام 
»گلزار سعادت« در توصیف باغ سعادت‌آبادِ اصفهان سروده شده است. 

به نقل از )پوپ، 1685:1387(
4. بدنۀ اصلی این مقدمه براساس یادداشت‌برداری‌های تنظیم شده‌ای 
است که نگارنده طی مطالعۀ مجموعۀ ارزشمند 13جلدی سیری در 
هنر ایران، تحت مدیریت آرتور اپهام پوپ و فیلیس اکرمن تهیه کرده؛ 
مطالب مندرج، تماماً از همان منبع نقل به مضمون شده است و از این 
جهت، کلیت آن به همان منبع عظیم ارجاع دارد. نگارنده این مجموعه 
را منبعی موثق و کافی برای بسط مقدمۀ خود یافت و صرفاً جهت 
اجتناب از ارجاعات مکرر به مجلدهای مختلف این مجموعه، استثنائاً 
ارجاعات این بخش از مقاله را بدین شکل ارائه نمود و تنها در دو مورد، 

به فراخور بحث، محل دقیق مأخذ ذکر شده است.
5. دنباله این تفکر را از زرتشت تا سهروردی می‌توان دنبال کرد.

با عالم خیال، و رابطۀ آن  ارتباط  آیینه در  از تمثیل  برای اطلاع   .6
به:  اندیشۀ شیخ اشراق، سهروردی، رجوع کنید  با هنر و زیبایی در 
دیدگاه سهروردی، چاپ  از  زیبایی  و  هنر  مبانی  طاهره،  کمالی‌زاده، 

اول، تهران، انتشارات فرهنگستان هنر، 1390.
7. فرعون نارمر در حدود 3000 قبل از میلاد، دو مصر علیا و سفلی 
باستان شد. فرعون  باهم متحد کرد و آغازگر دورۀ سلطنت مصر  را 
مقامی  پرسپکتیو  اصل  رعایت  با  سانتی‌متری  لوح 62  این  در  نارمر 

تصویر شده است.
قدیم  مملکت  سلاطین  سلسله  اولین  پادشاه  ششمین  حمورابی   .8
بابل است که تاریخ سلطنت او را به ۲۰۶۷-۲۰۲۵ قبل از میلاد ذکر 
در  گردیده،  حک  آن  روی  بر  حمورابی  قوانین  که  ستونی  کرده‌اند. 
ارتفاع دارد. متن قوانین گرداگرد این ستون در ۳۴  حدود 5/2 متر 
باب  در  ماده  نوشته شده‌است که شامل ۲۸۲  به خط میخی  ردیف 

حقوق جزا و حقوق مدنی و حقوق تجارت است.

منابع

كتاب‌ها
1. آلن، جیمز، )1381( هنر فولاد سازی ایران، ترجمه پرویز تناولی، 

چاپ اول، تهران، انتشارات یساولی. 
2. اتینگهاوزن، ریچارد، )1390( هنر در جهان اسلام، ترجمۀ مهرداد 
 )World of Islam( اسلام  جهان  مجموعۀ  از  دانشمند،  وحدتی 

ویراستۀ برنارد لوئیس، تهران، انتشارت بصیرت، چاپ اول.
3. اوشیدری، جهانگیر، )1383( دانشنامه مزد یسنا، چاپ سوم، تهران، 

نشر مرکز.
اسلامی،  هنر  جاویدان  ارزش‌های   )1376( تیتوس،  بورکهارت،   .4
معنوی،  هنر  مبانی  مقالات  مجموعه  در  نصر،  حسین  سید  ترجمۀ 

تهران، دفتر مطالعات ديني هنر، چاپ دوم.
5. _________، )1381( هنر مقدس، ترجمه جلال ستاری، چاپ 

سوم، تهران، انتشارات سروش.
6. _________، )1386( مبانی هنر اسلامی، ترجمه و تدوین امیر 

نصری، تهران، انتشارات حقیقت.
7. پاکباز، رویین، )1387( دایرة‌المعارف هنر، تهران، فرهنگ معاصر، 

چاپ هفتم.
8. پوپ، آرتور؛ اکرمن، )1387( فیلیس، سیری در هنر ایران )مجموعۀ 
سیزده جلدی(، ترجمۀ گروه مترجمان )سر ویراستار: سیروس پرهام(، 

تهران، انتشارات علمی و فرهنگی، چاپ نخست.
9. تاجدینی، علی، )1388( فرهنگ نمادها و نشانه‌ها در اندیشۀ مولانا، 

تهران، انتشارت سروش، چاپ دوم.
10. جواهریان، فریار، )1383( کهن‌الگوی گمشده: بازدید از باغ ایرانی، 

باغ ایرانی ، تهران، انتشارات موزه هنر های معاصر.
11. حصوری، علی، )1385( مبانی طراحی سنتی در ایران، چاپ دوم، 

تهران، نشر چشمه، زمستان.
12. شقاقی، پژمان، )1384( کالبد خدایان، تهران، نشر قصیده سرا.

13. فقیه، نسرین، )1383( چهار باغ، باغ ایرانی، تهران، انتشارات موزۀ 
هنرهای معاصر تهران. 

14. قرآن کریم، ترجمه مهدی الهی قمشه‌ای.
دیدگاه  از  زیبایی  و  هنر  مبانی   )1390( طاهره،  کمالی‌زاده،   .15

سهروردی، تهران، انتشارات فرهنگستان هنر، چاپ اول.
16. کنت، رونالد. جی، )1384( فارسی باستان، ترجمة سعید عریان، 

تهران، سازمان ميراث فرهنگي كشور.
17. معین، محمد، )1386( فرهنگ فارسی، تهران، انتشرات سرایش، 

چاپ دهم )قطع جیبی(. 
18. نصر، سید حسین، )1375( هنر و معنویت اسلامی، ترجمة رحیم 

قاسمیان، چاپ اول، تهران، مؤسسۀ انتشارات سوره.
آزاده  ترجمۀ  طرح،  و  فرم  اصول   )1385( وسیوس،  ونگ،   .19

بیداردخت؛ نسترن لواسانی، تهران، نشر نی، چاپ چهارم.
20. هارت، فردریک، )1382( سی و دو هزار سال تاریخ هنر، ترجمة 
گروه مترجمان، ویراستار: هرمز ریاحی، تهران، نشر پیکان، چاپ اول.

مقالات
هنر«،  خیالی  »ادراک   )1381( غلامحسین،  دینانی،  ابراهیمی   .1
انتشارات  تهران،   ،2 شمارۀ  هنر،  فرهنگستان  فصلنامۀ  خیال،  مجلۀ 

فرهنگستان هنر، تابستان.
2. دانش‌دوست، یعقوب، »باغ ایرانی«، مجلۀ اثر، شمارۀ 18 و 19. 

3. دیبا، داراب، )1378( »الهام و برداشت از مفاهیم بنیادی معماری 
ایران«، فصلنامۀ معماری فرهنگ، سال اول، شمارة اول، تابستان.

4. سلطان‌زاده، حسین، )1378( »از چهار باغ تا چهار طاق«، فصلنامۀ 
معماری فرهنگ، سال اول، شماره اول، تابستان. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            14 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


101 2
لته‌هایِ چانه‌ای دهنه، ایزدِ ماه، مفرغ لرستان، 
هزارۀ دوم ـ اول پ.م. مجموعۀ دیوید ـ ویل، بلندا: 5/11 سانتیمتر. 
منبع: پوپ، 1387، لوح 30، الف

3
تخت جمشید، نقش‌برجسته‌های پلکان آپادانا، نقش سرو، 
منبع: پوپ، 1387، لوح 93، ب

حسرت باغ ـ تمنای مینو، در هنر انتزاعی ایران

1
سفال منقوش شوش I، آبگیری میان درختستان‌ها، 
نیمۀ دوم هزارۀ چهارم پ.م. قطر: 19 سانتیمتر، لوور. 
منبع: پوپ، 1387، لوح 2، الف

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            15 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


102

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

4
بابرشاه در حال سرکشی به باغ وفا

5
انتزاع از باغ در فرش واگنر، مجموعۀ برل، 

موزة گلاسگو، قرن 17 میلادی، 
منبع: اتینگهاوزن، 76:1390

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            16 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


103

6
بخشی از تذهیب مطلا با نقش‌مایه‌های گیاهی، 
از دیباچۀ قرآن خطی، متعلق به دورۀ قاجار، 
منسوب به عبدالله بن عاشور رنانی،
مجموعۀ خصوصی نگارنده

7
نقاشی چلیپا و نقوش گیاهی در کاشی‌کاری، کاشی‌های اختر و 
چلیپای فیروزه‌ای با کتیبۀ قرآنی، متعلق به دوره ایلخانی، 
از مجموعه موزة ملی ایران، دورة اسلامی

8
هم‌نشینیِ دو سروِ انتزاعی در پارچۀ ترمۀ زری‌باف، 
متعلق به دورۀ قاجاریه، در ابعاد 80 × 150 سانتیمتر، 
مجموعة خصوصی نگارنده

حسرت باغ ـ تمنای مینو، در هنر انتزاعی ایران

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            17 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


104

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

9
علم فولادی جنگی، 

سدۀ دهم هـ . ق. موزۀ توپقاپی استانبول، 
منبع: پوپ، 1433:1387 )جلد سیزدهم(

10
نمای عمومی از یک عَلمَ در حال آماده‌سازی، 

تیغه‌های سرومانند، به همراه سایر عناصر تشکیل‌دهندۀ آن، 
عکس از خبرگزاری مهر

11
 .I کاسه‌ها، سفال منقوش، شوش
نیمۀ دوم هزارۀ چهارم پ.م.
موزۀ لوور، صلیب مالتیِ چلیپایی در وسطِ نقش.
منبع: پوپ، 1387، لوح 3، الف ـ ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            18 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


105

12
پادشاه بابر دستور ساختن باغ وفا را می‌دهد، تقسیم چلیپایی باغ با 
چهار جوی آب که نمادی از چهار جوی روان در بهشت است

13
نمونه‌ای از علم‌های متداول امروزی،

مربوط به هیئتِ قمر بنی‌هاشم، 
میدان خراسان،
عکس از خبرگزاری مهر

14
سروِ همواره جداناشدنی از باغ ایرانی 

و هنرهای ایرانی، کتاب هزار و یک شب، 
به سعی آقا محمدرضا تاجرکاشانی و 

علی‌نقی تاجرکاشانی، 
تصاویر به قلم میرزا حسن اصفهانی ، 

1275 هـ . ق. مجموعه خصوصی نگارنده

حسرت باغ ـ تمنای مینو، در هنر انتزاعی ایران

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            19 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


106

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

15
طاووس فولادی با کتیبۀ نستعلیق، 

متعلق به دورۀ قاجار، از مجموعۀ موزة ملی ایران، 
دورۀ اسلامی

16
هدهد و سلیمان، کتاب هزار و یک شب، 

به سعی آقا محمدرضا تاجرکاشانی 
و علی‌نقی تاجرکاشانی، تصاویر 
به قلم میرضا حسن اصفهانی، 

1275 هـ . ق. مجموعة خصوصی نگارنده

17
معراج محمد )ص( بر براق و فرشته‌های بالدار، اثر 
سلطان محمد، برگرفته از کتاب »نقاشی ایرانی«، 
نوشتۀ رویین پاکباز

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            20 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


107

18
نمونه‌ای از رخ یا براق در علم‌های امروزی، 
بازار فلزکاری میدان نقش‌جهان اصفهان، 

عکس از خبرگزاریِ مهر

19
نقش فرشتۀ بالدار در نقاشی ایرانی،

کتاب اسرارالشهاده، اثر دست اسماعیل‌خان بروجردی، 
دورۀ قاجار، مجموعۀ خصوصی نگارنده

20
سر اژدهای برنجی، نمادی در علم که 
منتسب به حضرت موسی)ع( است. 
مجموعۀ خصوصی نگارنده

حسرت باغ ـ تمنای مینو، در هنر انتزاعی ایران

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            21 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html


108

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

21
همنشینی حیوانات و تیغه‌ها در علم‌های امروزی. 
مربوط به هیئت قمر بنی‌هاشم، میدان خراسان. 

عکس از خبرگزاریِ مهر

22
لوح تشریفاتی شاه نارمر )پشت و رو(، 

از هیراکونپولیس، مصر علیا، ح. 3200-2980 ق.م. 
لوح سنگی، موزۀ مصر، قاهره. منبع: هارت، 1382:/73

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            22 / 22

https://kimiahonar.ir/article-1-26-fa.html
http://www.tcpdf.org

