
بازشناسی اصل افقی‌گرایی در معماری اسلامی
دکتر سید غلامرضا اسلامی*
مهنوش شاهین راد**

چکیده

اهمیت هماهنگی میان صورت پدیدار و مفهوم و ساختار عمقی آن در هنرهای اسلامی انکار‌ناپذیر است. در این زمینه به‌کارگیری 
اصول و قواعد برخاسته از این مفاهیم، هماهنگی مذکور را تضمین می‌نماید. »اصل افقی‌گرایی«، یکی از اصول و قواعد راهنمایی 
است که به‌کارگیری آن در معماری اسلامی، تمایز صورت بیانیِ این هنر را براساس شالودة معنوی‌اش برآورده می‌سازد. این اصل، 
نه تنها در فضا و نقوش و تزئینات معماری اسلامی نمود یافته، بلکه می‌توان گفت در نوع نگاه هنرمند مسلمان به پیرامون خود 

و شیوة تفکر او نیز ریشه دوانده است.
در این مقاله، تلاش گردیده تا با استفاده از روش تحقیق »مشابه سازی«، سازوکارِ به‌کارگیری اصل افقی‌گرایی در آفرینش 
آثار بدیع معماری اسلامی درک شود. در این راستا، نخست با ارائة مدلی مفهومی از فرایند شکل‌‌گیری و آفرینش مصادیقی چون 
آثار هنری از مفاهیم پایه و درونی، جایگاه اصول و قواعد راهنمای آن تبیین گردیده است. در ادامه، اصل افقی‌گرایی در معماری 
اسلامی بازشناسی شده است. نتایج به‌دست آمده گویای آن است که به‌کارگیری اصل افقی‌گرایی را می‌توان حاصل نگاه کلی‌نگر 
هنرمند دانست. هنرمند مسلمان، باتوجه به باور خویش به مبحث مهم عرفانی فلسفیِ وحدت وجود، که برخاسته از جهان‌بینی 
توحیدی است، و با نگاه انسان‌محور هنرمند مسیحی تفاوت دارد، درون خود را جایگاه ذات خداوندی می‌داند و از چنین ساحتی 
به پیرامون و از جمله فضای معماری می‌نگرد. از این منظر، نه از تضاد خبری هست و نه از مرز و جهت؛ هرچه هست همنشینی 

است و بی‌پایانی. به عبارت دیگر، همه چیز افقی است.

كليد واژه‌ها: معماری اسلامی، افقی‌گرایی، جهان‌بینی توحیدی، تفکر افقی، وحدت‌ وجود

gheslami@ut.ac.ir دانشیار دانشکدة معماری، پردیس هنرهای زیبا، دانشگاه تهران *
m.shahinrad@modares.ac.ir دانشجوی دورة دکتری شهرسازی، دانشکدة هنر و معماری، دانشگاه تربیت مدرس **

تاریخ دریافت مقاله: 1390/11/30
تـاریخ پذیرش مقاله: 1390/1/22

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             1 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


42

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

مقدمه

با  هنر اسلامی، مانند هر هنر دینی و مقدس دیگری، 
ارزش‌ها و مفاهیم دینی سازگار است؛ اما این بدان معنا 
نیست که هنرمند به شناخت تمام مفاهیم موجود در 
برای هنرپردازی خود  الهیات، عرفان و فلسفة اسلامی 
سنت  از  برخاسته  قواعد  و  اصول  بلکه  است،  نیازمند 
اصالت  ضامن  او،  راهنما  و  سرمشق  به‌عنوان  اسلامی، 
هرگونه  از  جلوگیری  برای  بود.  خواهد  اثر  معنوی 
و  اسلامی  معماری  و  هنر  مطالعة  در  سطحی‌نگری 
مقدس  مشخصة  تخریب  »خطر  از  احتراز  همچنین 
و  قواعد  باید  هنر«،  این  کردن  انسان‌واره  طریق  از  آن 
اصول بازشناسی، درک، معرفی و در نهایت به‌کار‌گرفته 
وحدت،  اصل  همچون  اصولی  نیز  این  از  پیش  شوند. 
عدالت‌محوری و غیره توسط محققان هنرهای اسلامی 

مورد بررسی قرار‌ گرفته‌اند.
در این مقاله، اصل افقی‌گرایی در معماری اسلامی بر 
پایة درک هماهنگی عمیق میان صورت بیانی، مفاهیم 
و پیام‌های معنوی، به‌عنوان شالوده و اساس، بازشناسی 
شده است. به‌کارگیری افقی‌گرایی در آفرینش آثار هنری 
سبب می‌شود این آثار از هرسو، مستقل از جهت نمایش، 
قابل خوانش باشند و ارزش‌های بصری و معنایی یکسانی 
را عرضه نمایند. )اسلامی و دیگران، 1391( این ویژگی را 
می‌توان بارزترین وجه تمایز این‌گونه آثار با دیگر آثاری 
دانست که با تأکید بر محور عمودی، نظامی جهت‌دار و 

سلسله مراتبی را به نمایش می‌گذارند )تصاویر1 و 2(. 
به نظر می‌رسد مناسب‌ترین شیوة بیان در آفرینش 
صورت  هرآنچه  زیرا  باشد؛  انتزاعی  بیان  افقی،  نقوش 
یک  در  و  می‌یابد  انتها  و  ابتدا  یقین،  به  می‌کند،  پیدا 
جهت خاص گویا می‌شود. این در حالیست که در بیان 
تجریدی، به دلیل زبان هندسی و یا اشاره‌ای ـ مفهومی، 
امکان خوانش اثر هنری از جهات مختلف وجود دارد و 
ارزش‌های بصری و مفهومی نسبتاً یکسانی نیز دریافت 

می‌گردد. )همان(
با  ترکیب  در  عناصر،  و  اجزاء  تمام  افقی‌نگاری،  در 

به  نقش شخصیت‌بخشی  تعادلی همه‌جانبه،  و  یکدیگر 
کل مجموعه را ایفا می‌نمایند و در یک بازی دیداری، به 
طور متناوب، جایگزین یکدیگر می‌گردند و نقش خود را 
با دیگری عوض می‌کنند. آثاری چون Lizard )تصویر3( 
و Circle Limit III )تصویر4( از هنرمند هلندی موریس 
کرنلس اشر1 از جمله نمونه‌های موفق و ارزشمندی است 
که بازی دیداری شکل و زمینه را به نمایش می‌گذارد. 
اشر، نقوش و تزئینات مسجد‌الحمراء اسپانیا را به‌عنوان 
غنی‌ترین منبع الهام خود در این زمینه معرفی کرده‌است 
)Escher, 1989:34(. در چنین آثاری، کلّ سطح، بدون 
ایجاد فضای خالی و رها‌ شده، پوشش داده می‌شود و 
تمام بخش‌ها در جهات مختلف، نقش و ارزشی نسبتاً 

یکسان در کل مجموعه عرضه می‌نمایند.
در نظام عمودی، ارزش‌گذاری یکسان بر بخش‌ها و 
امکان‌پذیر  گوناگون،  اجزاء مختلف مجموعه در جهات 
راست،  و  پایین، چپ  بالا،  در  اجزاء  موقعیت  و  نیست 
دارای مفاهیم و ارزش‌های متفاوتی هستند. حتی ممکن 
است برخی اجزاء در مجموعة کلی، پشت دیگر بخش‌ها 
پنهان و حذف شوند. از این‌رو در افقی‌گرایی، هنرمند از 
کاستی‌های دید انسانی )عمودی( عبور می‌کند و با نگاهی 
کلی‌نگر و در عین حال تیزبین، از هرگونه محدودیت و 
مانعی فراتر می‌رود و آنگاه به تصویر می‌نگرد. دید افقی 
و  دارد  طولانی  نسبتاً  سابقه‌ای  هنری  آثار  آفرینش  در 
طیف گسترده‌‌ای را شامل می‌شود؛ از آثاری که خاستگاه 
اعتقادی دارند تا آثاری که بیانگر خلاقیت فردی هستند. 
ابرجین2  هنر  نقاشی‌های  از  بسیاری  مثال،  طور  به 
)اقوام بومی استرالیا( با قدمتی بیش از چهارهزار سال، با 
نگاهی افقی و از بالا ترسیم شده‌اند. )اسلامی و دیگران، 

1391( )تصویر5( 
مروری کلی بر ویژگی‌های افقی‌گرایی در آثار هنری، 
با  مختلف  دوره‌های  در  اصل  این  که  است  آن  گویای 
دیدگاه‌های متنوع برای آفرینش آثار هنری به‌کار گرفته 
از  را  اسلامی  هنرهای  در  افقی‌گرایی  آنچه  است.  شده 
این  بودن  ریشه‌دار  می‌گرداند،  متمایز  گونه‌ها  دیگر 
هنرمند  اسلامی  جهان‌بینی  و  اعتقادات  عمق  در  اصل 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             2 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


43

و جامعه است. به کارگیری اصل افقی‌گرایی در هنرهای 
اسلامی، عمیق‌تر از یک مفهوم یا ایدة خلاقانه و هنری 
مخاطب  و  هنرمند  نگرش،  این  است.  مسأله  حل  در 
که  رازی  می‌کند؛  دعوت  رمزگشایی  و  رازآموزی  به  را 
حضورش در آثار هنری و به خصوص معماری، موجب 
خلق مکان مقدس )مکانی برای خدا( می‌شود. )نمودار1(

نیازمند  مفاهیم ذهنی،  که می‌دانیم،کلیة  همانطور 
سلسله‌مراتبی هستند تا عینی گردند. ارسطو این قضیه 
به  و  نامیده  اعدادی  معلول  و  علت  فلسفه،  زبان  به  را 
نموده  تقسیم  صوری  و  مادی  فاعلی،  غائی،  علت‌های 
است. )اسلامی، 145:1387( در فرایند شکل‌گیری یک 

اثر معماری نیز سطوح مختلف عِلیّ قابل شناسایی‌اند:
فرایند  شدن  فعال  برای  اصلی  علت  غایی:  علت 
نیازهای مادی  با  تأمینِ متناسب  اثر است.  شکل‌گیری 
و بسترسازی نیازهای روحی انسان را می‌توان به عنوان 

علت غایی در نظر گرفت؛
علت فاعلی: شامل تخصص‌های گوناگون و همچنین 
می‌دهند.  ارائه  که  است  مختلفی  راه‌حل‌های  و  ایده‌ها 
علت فاعلی، توانایی خلق مفاهیم تازه را دارد. در فرایند 
هنرمند  شامل:  فاعلی  علت  معماری،  آثار  شکل‌گیری 
معمار، ایده‌ها، آرمان‌ها و انگیزه‌ها و استعدادهای اوست؛

علت‌ مادی: شرایط و امکاناتی را در‌بر می‌گیرد که 
مواد  می‌روند.  شمار  به  وسیله  تولید،  اصلی  فرایند  در 
فرایند  در  مادی  علل  از  کالبدی  ساختار  و  مصالح  و 

شکل‌گیری یک اثر معماری هستند؛ و
علت صوری: مقصد و محصول تولید شدة نهایی است 
و فعالیت‌های هدف‌مند انسان را به ظهور می‌رساند. به 
این ترتیب فضا، نقوش و تزئینات، علل صوری به شمار 
می‌روند. )اسلامی، 48:1380 -49 ؛ نقره‌کار، 355:1387(
نمود  و  تجلی  تا  شده  تلاش  فوق،  ساختار  پایة  بر 
»اصل افقی‌گرایی« در علت صوری یعنی فضا، نقوش و 
تزئینات آثار معماری اسلامی بازشناسی شود. از‌ آنجا که 
مسجد مهم‌ترین عنصر معماری است و عالی‌ترین اشکال 
خلاقیت، ذوق و سلیقة مسلمانان را منعکس می‌سازد، 
مسجد شکل‌گرفته  معماری  بر  تأکید  با  حاضر  بررسی 

است. پس از اثبات وجود این اصل در معماری اسلامی، 
ریشه‌های آن در باور و شیوه‌های تفکر هنرمند مسلمان 
می‌گیرد.  قرار  بررسی  مورد  نیز  فاعلی  علت  عنوان  به 
در آغاز، ضرورت دارد جایگاه اصول و قواعد در فرایند 

آفرینش آثار هنری و مصادیق، تبیین و روشن گردد.

1. جایگاه اصول در هنر اسلامی

به  هنرها،  دیگر  با  اسلامی  هنر  تمایز  وجوه  از  یکی 
کارگیری اصول برخاسته از جهان‌بینی اسلامی است که 
فرایند آفرینش آثار هنری را هدایت و کنترل می‌کند. 
چنین بینشی توانست بسیاری از اندیشمندان این حوزه 
و  باب هنر  در  آثاری  نگارش  در  را  بورکهارت  از جمله 
معماری اسلامی توانا سازد. برخلاف ارنست کنل که به 
نقل از نجیب اوغلو )1379(، بر سطحی بودن تزئین و 
فقدان هرگونه معنای واقعی برای نقوش اسلامی تأکید 
مرتبة  از  بورکهارت  اوغلو، 105:1379(  )نجیب  داشت، 
اصول، به مظاهر آثار هنری می‌پرداخت. وی به خوبی 
می‌دانست که هنرهای اسلامی، آفرینش‌های خلق‌الساعه 
بلکه اصول و قواعدی جهان‌شمول  و بی‌هدف نیستند، 
را آشکار می‌سازند. )بورکهارت، 29:1386( پای‌بندی و 
جاودانگی  در  حیاتی  عاملی  مذکور،  اصول  به  وفاداری 
هنر اسلامی به شمار می‌رود؛ عاملی که شناخت دقیق 
از نحوة به‌کارگیری آن، هنر اسلامی را از »خطر تخریب 
مشخصة مقدس آن از طریق انسان‌واره کردن این هنر« 
در‌ امان نگه می‌دارد. به این ترتیب، در هنر اسلامی نیز 
معنوی که  اصول  رعایت  اصیل،  دیگر هنرهای  همانند 
خود مبنای اصالت آن را تشکیل می‌دهند، الزامی است. 

)اردلان، بختیار، 10:1380(
اوغلو  نجیب  چون  اسلامی  هنر  محققان  برخی 
مدرن همچون  که سنت‌گرایان  باورند  این  بر   )1379(
نسبت  »با  شوان،  و  بختیار  اردلان،  نصر،  بورکهارت، 
ذکر  به  تقید  بدون  نقوش  به  اعتقادی  معانی  دادن 
شواهد تاریخی، موجب ناشناخته ماندن تزئین اسلامی 
)نجیب  گشته‌اند«.  اسلامی  معماری  در  آن  سازوکار  و 

بازشناسی اصل افقی‌گرایی در معماری اسلامی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             3 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


44

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

از  مفهومی  مدلی  ارائة  زمینه،  این  در  اوغلو، 7:1379( 
فرایند تبدیل باورها و اعتقادات )مفاهیم( به آثار هنری 
الزامی  آن،  اصول  جایگاه  و  مفهوم  تبیین  و  )مصادیق( 
به‌‌نظر‌می‌رسد؛ زیرا مدل‌سازی مفاهیم، پایگاه محکم‌تری 
نسبت به توصیف ظاهری آنها فراهم می‌کند. شریعتی 
)1388( در این باره تأکید می‌کند: »یک عقیده وقتی 
بیان  بهترین  عقیده  این  می‌کند،  پیدا  هندسی  شکل 
هر  و  است  یافته  را،  خودش  بیان  زبان  یا  را،  خودش 
عقیده‌ای که بتواند در یک هیأت هندسی درست بیان 
شود، تصویر بشود، خود دلیل بر منطقی بودن و درست 

بودن این عقیده است«. )شریعتی، 16:1388( 
فرهنگ  جهان‌بینی،  چون  مفاهیمی  میان  رابطة 
و  تمدن  چون  مصادیقی  و  قوه؛  به‌عنوان  اعتقادات  و 
مدل  یک  در  فعل،  به‌عنوان  آن  به  وابسته  پدیدارهای 
حلزونی‌شکل با حرکتی متناوب و استعلایی قابل بررسی 
است. )تصویر7( آنچه در مرکز قرار گرفته، هستِ مادی 
ندارد و سرشار از معنا و معنویت است و زمانی که بیرونی 
شده و به سطح می‌آید، حادث می‌گردد و به صورت ماده 
نمود می‌یابد. بخش مرکزی در این مدل، که ظاهراً خالی 
است، نشان‌دهندة مفاهیمی است که سنجش و ارزیابی 
آن با معیارهای مادی ممکن نیست و با وجود کوچکی 
ظاهری، در سطح و مقیاسی متفاوت، گسترهای عظیم 
را شکل می‌دهد. این مرکزِ مفهومی و غیرمادی، منشاء 
بروز و ظهور جلوه‌های مادی است. این مفهوم، با تعبیر 
بکار رفته توسط نصر در مورد رنگ سیاه در پیشگفتار 
کتاب حس وحدت مشابه است. وی، همانند عین‌القضات 
همدانی، سیاه را معنای ذات الهی می‌داند که به‌واسطة 

غلظت و شدت روشنایی‌اش سیاه می‌نماید.
شریعتی )1388( در زمینة ارتباط و تبدیل مفاهیم 
و مصادیق به یکدیگر معتقد است: دو »وجهة اعتباری« 
غیب و شهادت و یا محسوس و نامحسوس که در حوزة 
از  هستی‌شناسی جهان‌بینی توحیدی مطرح می‌شوند، 
نظر مطالعات علمی نیز پشتیبانی می‌گردند. همان‌طور 
که »آزمایش اتاق تاریک انیشتن نشان داد که نه ماده 
و نه انرژی هیچ‌کدام ذات اصلی و حقیقی جهان هستی 

نیستند، بلکه این‌دو آنچنان به هم تبدیل می‌شوند که 
ثابت می‌کنند هر دو جلوه‌های متناوب یک ذات ناپیدای 
ناشناختی هستند که گاه به صورت ماده و گاه به شکل 
انرژی نمودار می‌شود و خود را به این دو‌ صورت پدیدار 
می‌سازد و نشان می‌دهد و علم فیزیک فقط با این دو 
می‌تواند  سروکار  نامحسوس  »بودِ«  یک  آن  »نمودِ« 

داشت«. )همان:52-51(
به این ترتیب، می‌توان گفت هر مصداقی در ساختار 
و  عمقی4  ساختار  یک  درون  از  مادی خود  و  سطحی3 
مفهوم  براساس  آنها  رابطة  که  است  برآمده  مفهومی 
دیالکتیک نیست، بلکه مکمل یکدیگر هستند و همانند 
دو روی یک سکه به شمار می‌آیند. با چنین دیدگاهی، 
گفتة بورکهارت مبنی براینکه »هنر اسلامی از یک امر 
واحد ظهور می‌یابد و به آن باز می‌گردد«، )بورکهارت، 
را  مفاهیم  این  تمامی  می‌شود.  درک  قابل   )22:1386
می‌توان ناظر بر معنی و مفهوم »از او« و »به سوی او« 
که از قرآن برآمده است )إناّ لله و إناّ إلیه راجعون( دانست.  

به تعبیر جامی:

اعیان همه آیینه و حق جلوه‌گر است 
یا نور حق آیینه و اعیان صُوَرست

در چشم محقق که حدیدالبصرست 
هریک زین دو آیینه آنِ دگر است

فرایند تحقق مصادیق از مفاهیم را می‌توان همچون 
از  متناظر  مفاهیم  گرفت.  نظر  در  متعددی  لایه‌های 
درونی‌ترین لایه، یعنی جهان‌بینی که فرازمان ـ فرامکان 
است، به سمت لایه‌های بیرونی به مکان و زمان وابسته 
می‌شوند تا در نهایت در بیرونی‌ترین سطح، »مصداق« 
در زمان و مکان خاص پدیدار گردد. در چنین مدلی، 
در  »ضوابط«  و  »شاخص‌ها«  »اصول«،  چون  مفاهیم 
لایه‌های مختلف، تغییرات فرایند تحقق مصداق را هدایت 
و کنترل می‌کنند. اصول، به‌عنوان ستون فقرات لایه‌ها، 
فرایند  این  شروع  برای  لازم  نوآوری  و  زمینة خلاقیت 
را فراهم می‌آورند و ضوابط، به صورت باید و نبایدهای 
حقوقی، استانداردهای محصول نهایی را تعیین می‌کنند. 

)اسلامی،1390( )تصویر 8(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             4 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


45

درک  مدلی،  چنین  در  اهمیت  حائز  نکات  از  یکی 
چگونگی رابطه و حفظ هماهنگی میان اصول و ضوابط 
ضوابط،  که  طوری  به  است؛  اثر  یک  آفرینش  فرایند 
متناسب با ویژگی‌ها و نیازهای زمان و مکان، از اصولِ 
هر زمانی ـ هر مکانی منشعب و تدوین می‌شوند. مرتضی 
به  استناد  با  نیز  دینی  و  اعتقادی  مباحث  در  مطهری 
القاء الاصول و علیکم  اهل بیت »علینا  حدیث معروف 
با  متناسب  می‌توان  که  است  شده  متذکر  بالتفریع«5، 
باید  ضوابط  و  اصول  از  مکانی،  ـ  زمانی  خاص  شرایط 
 :1387 )نقره‌کار،  نمود.  استخراج  را  فرعی  نبایدهای  و 
تغییرات  هدایت‌گر  که  اصول  ترتیب  این  به   )158
تغییرات کیفی هستند در  و  توسعه  عامل  و  ساختاری 
امتداد زمان، حرکتی تکاملی، پیوسته و مولد دارند؛ ولی 
ضوابط، که امکان خوانش متفاوت از اصول را در تعامل با 
محیط )شرایط زمانی و مکانی( فراهم می‌آورند، تغییرات 
سامانه‌ای در سطح پدیده‌ها را با حرکتی گسسته هدایت 
می‌کنند. )اسلامی، 1390( )تصویر 9( در چنین فرایند 
و ارتباط پویایی، فرهنگ، یک صافی‌ است که به صورت 
سطحی فراگیر در نحوة تدوین ضوابط از اصول، متناسب 
با شرایط تاریخی، اجتماعی و جغرافیایی عمل می‌کند. 
گذشت  با  را  اصول  زندة  روح  متفاوت،  خوانش  همین 

زمان حفظ می‌نماید.
با توجه به این مدل پیشنهادی، می‌توان تفاوت رویکرد 
و همچنین  اوغلو  با محققانی چون  سنت‌گرایان مدرن 
موقعیت آنها را در آفرینش هنرهای اسلامی روشن نمود. 
سنت‌گـرایان مدرن، تأثیر جهان‌بینی را بر مصداق و اصول 
و ضوابط راهنما توصیف نموده‌اند. به گفتة بلخاری قهی 
)1384(، جدا نبودن تزئین هندسی از رمزهای فرهنگی، 
اصلی‌ترین ادعای مفسران سنت‌گرای هنر اسلامی است. 
به بیانی دیگر، سنت‌گرایانی که اوغلو به ردّ نظریاتشان 
می‌پردازد، اندیشه‌ای جز اینکه هنر اسلامی وامدار رمز 
)بلخاری  ندارند.  است،  اسلام  ماهیت  در  نهفته  راز  و 
این  فرایند  نبودن  شفاف  واقع،  در   )576:1384 قهی، 
تأثیرگذاری و تفاوت میان بخش‌های مختلف آن، موضوع 
انتقاد دیگر محققان قرار گرفته است. این نقد و حتی 

بدیهی است که تأکید بر تکرار ضوابط در زمان‌ها و 
آفرینشی  از  را  هنری  آثار  آفرینش  مختلف،  مکان‌های 
می‌دهد.  تنزل  تقلیدی  عملی  به  خلاقانه  و  هنری 
به‌کارگیری  و  عمقی  ساختار  کُنه  شناخت  بنابراین، 
اصول راهنما ضرورتی اجتناب‌‌ناپذیر است. به این ترتیب 
می‌توان گفت: »هیچ مورخ و مفسر و منتقدی نمی‌تواند 
به بررسی یک هنر دینی یا قدسی بپردازد و در تحلیل 
آن به جهان‌بینی، اعتقاد و به‌ویژه مبانی زیباشناسی و 
عرفانی آن دین بی‌اعتنا باشد«. )همان:579( همانگونه 
که بورکهارت )1386( تأکید می‌کند، »این حقیقت که 
هر اثر هنری باید طبق قوانینی ساخته و پرداخته شود 
و این قوانین بر موادی که آن اثر از آنها به‌وجود آمده 
است، حکم‌فرمایی می‌کند، باید درک شده و بیان شوند 
و آشکار باشند نه اینکه کتمان شوند و در حجاب مستور 
بمانند«. )بورکهارت، 61:1386( در ادامة مقاله، سعی بر 
این است که اصل افقی‌گرایی به عنوان یکی از اصول هر 
ـ هر مکانیِ منبعث از جهان‌بینی توحیدی اسلام،  زمانی ـ
در شکل‌گیری ویژگی‌های معماری اسلامی بازشناسی و 

معرفی شود.

2. جهان‌بینی توحیدی و اصل افقی‌گرایی در 
معماری اسلامی

کلّ  در  وحدت  معرفی  با  اسلام  توحیدی  جهان‌بینی 
جهان، اصل افقی‌گرایی را در تمام شئون زندگی از جمله 
هنر و معماری اسلامی، مورد تأکید قرار‌داده ‌است. اسلام 
دین توحید است.گوهر و ماهیت حقیقی این دین، اصل 
وحدانیت و یکتایی حق است. این اصل، بر تمامی ابعاد 
و اجزاء دین اسلام حاکم و در یک کلام، روح و حقیقت 
اسلام است. )بلخاری قهی، 39:1384( شریعتی )1388( 
در‌ این‌ باب می‌گوید: »جهان‌بینی توحیدی، تلقی همة 
جهان است به صورت یک وحدت« )شریعتی، 49:1388( 
اسلامی  امت  زندگی  ابعاد  تمامی  در  وحدتی  چنین  و 
ریشه دارد. حتی در ابعاد جامعه‌شناختی نیز، هیچگونه 
نظام کاستی، تضاد و تفرقه، پذیرفته شده نیست؛ زیرا 

بازشناسی اصل افقی‌گرایی در معماری اسلامی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             5 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


46

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

»اسلام با ایجاد رابطة مستقیم و بی‌واسطة خدا و خلق، 
رسمیت طبقاتی قدرت‌های حاکم را نفی می‌کند و این 
و  انتخاب  و  آزادی  و  آگاهی  راه  سر  از  را  بزرگ  مانع 
هدایت راستین مردم برمیدارد«. )همان: 255( در چنین 
متبلور«،  »فلسفة  عنوان  به  اسلامی  معماری  بستری، 
مفاهیم و ارزش‌های اجتماعی و فرهنگی جامعة اسلامی 
مفاهیمی  اسلامی،  معماری  در  است.  بخشیده  نمود  را 
پایین  و  بالا  قدرت،  سلسله‌مراتب  سلطه،  غلبه،  چون 
همنشینی،  چون  مفاهیمی  مقابل،  در  و  ندارند  جایی 
و همه جهتی  بی‌پایانی، بی‌جهتی  رابطه، شبکه،  تکثر، 

مورد توجه قرار گرفته‌اند.
همانگونه که در مدل مفهومی پیشنهادی مشخص 
هنرهای  عمقی  ساختار  توحیدی،  جهان‌بینی  است، 
همچون  وحدت‌نگری  این  می‌دهد.  شکل  را  اسلامی 
به سطح  جهان‌بینی  عمق  از  اجزاء،  از  فراتر  گشتالتی، 
به  را  در سطح  عناصر  تعدد  و  کثرت  و  آمده  پدیدارها 
و  آمدن  سطح‌  به  می‌رسد  نظر  به  می‌دهد.  پیوند  هم 
تظاهر عمق در سطحی افقی صورت می‌گیرد؛ زیرا رابطة 
مستقیم و بی‌واسطه و ارزش‌گذاری تقریباً یکسان اجزاء 
در سطح، نسبت به مرجع اصلی در ساختار عمقی که 
از ارزش‌های اصیل جهان‌بینی توحیدی است، در جهت 

عمودی میسر نمی‌شود.
بالایی  بسیار  اهمیت  از  سطح  در  عمق  ظهور 
توسط  مفاهیم  دریافت  و  زیرا شناخت  است،  برخوردار 
ادراک پدیدارها در سطح صورت می‌گیرد. به این ترتیب، 
می‌توان گفت هنرهای اسلامی، زمینة شناخت مفاهیم 
عمیق را در رابطه‌ای رفت و برگشتی میان سطح و عمق 
صوری  پدیده‌ها  این  دیگر،  بیانی  به  می‌کنند.  فراهم 
محصول  به‌عنوان  را  خود  ویژگی‌های  تنها  که  نیستند 
و  به روی مفاهیم  بلکه دریچه‌ای  نمایند،  نهایی عرضه 
مضامین عمیق و متعدد می‌گشایند و حقیقتی ناپیدا را 
به نمایش می‌گذارند. زیبایی و کمال معماری اسلامی 
با  عمیق  مفاهیم  ساختن  نزدیک  و  دادن  پیوند‌  با  نیز 

سطحِ قابل درک پدیدارها تبلور می‌یابد. 
اتصال  و  اجزاء  میان  ارتباط  در چنین مجموعه‌ای، 

هر  است.  برخوردار  اهمیت  از  نیز  یکدیگر  با  آنها 
بخش، به‌عنوان جزئی از کل، شخصیت می‌یابد و آنچه 
ارزشمند است، نه خود اجزاء به تنهایی، بلکه چگونگی 
هم‌جواری آنها در ترکیبی متعادل و منسجم است. در 
این هم‌جواری هیچ‌کدام از اجزاء، رها شده و باقی‌مانده 
نیستند بلکه همگی در ارتباط با یکدیگر به آفرینش کل 
معنای  آنها  از  هر‌یک  حذف  که  شکلی  به  می‌پردازند؛ 
شمسه  مقرنس‌ها،  می‌سازد.  دگرگون‌  را  مجموعه  کل 
همچنین  و  اسلامی  نقوش  در  پیرامونش  گره‌های  و 
حیاط مرکزی و فضاهای اطراف آن در معماری مساجد، 
 )10 )تصویر  همجواری‌هاست.  نوع  این  از  نمونه‌هایی 
تأکید بر هم‌جواری و همنشینی اجزاء، با هرگونه منطق 
»دو‌ارزشی« )دوئیت( و »سلسله‌مراتبی« در تقابل است. 
به همین سبب، سلسله‌مراتب و بالا و پایین بودنی که 
ایجاد  دوگانه  ارزشی  عمودی،  فرم  در  ثقل  واسطة  به 
می‌کند به محض افقی شدن از بین می‌رود و به وحدت 
و هم‌جواری تبدیل می‌گردد. با این توصیف، می‌توان ادعا 
نمود که به‌کارگیری افقی‌گرایی چون ابزاری در اختیار 
هنرمند است تا به‌وسیلة آن این وحدت و هم‌جواری را 

تبیین کند.
همانطور که در معماری مسجد می‌بینیم، کشیدگی 
زمین  بنا،  میان  ساده‌ای  هماهنگی  افقی،  جهت  در 
هم  با  ترکیب  در  که  می‌کند  برقرار  پیرامون  محیط  و 
منجر به ایجاد تعادلی همه‌جانبه می‌شوند. این در حالی 
با جدا  کلیسا  بنای  معماری گوتیک، تک  در  است که 
شدن از سایر عناصر محیط و کشیدگی در بعُد عمودی 
سلسله‌مراتبی  و  دوگانه  ارزشی  و  می‌کند  خودنمایی 
افراشتگی  میان  »نسبت  واقع،  در‌  می‌کشاند.  رخ  به  را 
وابستگی  و  استقلال  سنگینی،  و  سبکی  خوابیدگی،  و 
حیات  دربارة  جامعه  و  هنرمند  احساس  جوهر  بنا،  در 
واقعی و حیات مطلوب است و متغیری اصلی در تفاوت 
سبک‌های معماری به ‌شمار می‌رود«. )آرنهایم، 62:1382(

علاوه بر حجم افقی، سطوح افقی نیز از جایگاه ویژه‌ای 
در معماری اسلامی برخوردارند. در کالبد معماری، سطح 
افقی و سادة کف و به موازات آن سطح پیچیدة سقف، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             6 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


47

هر دو اعتباری هستند که اولی به واقعیت و دومی به 
حقیقت اشاره دارند. پیچیدگی سقف در برابر کف ساده، 
نمایش‌دهندة سطح وحدت در عین کثرت است. سقف، 
از لایه‌های متعددی تشکیل شده و نماد مراتبی است که 
انسان برای عروج به عرش باید از آنها گذر‌ کند. )اسلامی 
و دیگران، 1391( در میان این دو سطح افقی نیز سطوح 
عمودی با نقوش افقی همچون شمسه‌ها، اسلیمی‌ها و 
معقلی‌ها و یا نوسان نور و رنگ، پوشش داده شده‌اند و 
اینگونه، جهت در آنها ناپیدا شده است. از این‌رو می‌توان 
کل سطوح فضا را، از کف تا سقف، یک سطح افقی واحد 
همانند نوار موبیوس به شمار آورد که پیوستگی حرکت 

میان حق و واقع را به نمایش می‌گذارد.
بر  تأکید  با  مسلمان  )معمار(  هنرمند  همچنین 
اشکالی  از  تزئینات  و  فضاها  آفرینش  در  وحدت‌نگری، 
باشد.  میسر  هر‌ جهت  از  آنها  خوانش  که  می‌برد  بهره 
به ترکیب بی‌نظیر  این زمینه می‌توان  )تصویر 11( در 
طرح  در  هشت‌ضلعی  و  مربع  دایره،  اشکال  از  غنی  و 
فضاهای مسجد و تفاوت آنها با مستطیلِ کشیدة به کار 
رفته در طرح کلیساها اشاره نمود. هنرمند به کمک این 
می‌بخشد  فضا  به  یکسانی  نسبتاً  بصری  ارزش  اشکال، 
توسط  شده  خلق  جهان  همه‌جانبة  تعادل  از  مدلی  و 
پروردگار را به نمایش می‌گذارد. علاوه بر نوع اشکال به 
کار رفته، هندسة پیچیده و اجزاء تکرارشونده‌ای که رو 
به بی‌نهایت دارند، نمادی از طبیعت و آسمان هستند و 
از هر جهت را  فضاها و سطوحی بی‌کران و بسط‌یافته 
شکل می‌دهند. وسعت فضایی در معماری اسلامی به‌ویژه 
در معماری مساجد، بر دیدی فراانسانی تأکید دارد. هر 
چه مقیاس فضاها در سطح افقی کلان‌تر می‌شود، بعُد 
سوم و فاصله‌های نزدیک و جزئیات، نمود کمتری پیدا 
می‌کنند. به این ترتیب، وسعت دید از قد و قامت دید 
انسانی فراتر می‌رود و نگاهی از بالا و افقی معنا می‌یابد.

»در معماری اسلامی هیچ چیز حاکی از زور و فشار 
آسمان  بین  حتی  ندارد،  وجود  کششی  هیچ  نیست. 
 )67:1386 )بورکهارت،  نیست.«  تناقضی  هم  زمین  و 
هم‌نشینی آسمان و زمین چنان در‌هم تنیده و یکپارچه 

برابر بی‌نهایتی  انسان  است که گویا در فضای مسجد، 
قرار می‌گیرد که از قید هرگونه میل و نیرویی رها است. 
جلوه‌  اسلامـی  معمـاری  راستین  »هدف  )تصویـر12( 
پرستون  معماری  برخلاف  فضاست؛  بی‌انتهایی   دادن 
و  ستون‌ها  به  فقط  را  بیننده  نظر  که  رومی  ــ  یونانی 
جلب  درها  چارچوب  پیرامون  آرایش‌های  و  دیوارها 
می‌کند.« )بورکهارت، 36:1365( بی‌کرانگی در معماری 
اسلامی، برخلاف معماری مسیحی در کلیساها که سلطة 
در  می‌نمایاند،  انسان  بر  عمودی  راستای  در  را  فضایی 
افقی بودن فضاها تجلی می‌یابد. بورکهارت )1386( نیز 
براین باور است که آگاهی فرد مسلمان نسبت به حضور 
الهی بر احساس عدم تناهی مبتنی است. وی عینی‌سازی 
هرگونه امر الوهی را نفی می‌کند، مگر با این شرط که 
خود را به صورت مکان نامحدود ارائه کند. )بورکهارت، 
176:1386( در شبستان مسجد، تعدد و تکثر طاق‌ها 
در کنار یکدیگر و در ردیف‌های متوالی، فضایی را شکل 
می‌دهد که گویی تا بی‌نهایت امکان گسترش دارد. این 
فضای  از  را  بیننده  توجه  مسجد،  حیاط  در  گسترش 
مسجد به آسمان معطوف می‌کند. جایی که آسمان و 
تنیدگی  »درهم  عبارتی  به  و  می‌شوند  یکپارچه  زمین 
آسمان و زمین چنان است که مشکل می‌توان دریافت که 
فضای مسجد آسمان را در قالب گرفته است و یا آسمان 
)بورکهارت، 140:1365( است.«  برگرفته  در  را  مسجد 
علاوه بر »بیان شکلیِ« افقی‌گرایی در قالب احجام، 
نیز  افقی‌گرایی  افقی، »بیان مفهومی«  فضاها و سطوح 
مفاهیمی  است.  قابل‌شناسایی  اسلامی  معماری  در 
مفهومی  بیان  در  شکلی  هم‌جواریِ  و  بودن  پرُ  چون 
نقش  ایفای  نیز  اسلامی  معماری  در  افقی‌گرایی،  اصل 
همه‌جا  در  خدا  توحیدی،  جهان‌بینی  در  می‌نمایند. 
حضور دارد و هیچ‌جا از او خالی نیست؛ بالای آسمان و 
قعر زمین با او یک نسبت دارد، به هر طرف كه بايستيم 
وا فثمّوجه الله.«6 )مطهری،  ّـ رو به او ايستاده‌ايم: »أينما تول
حضور  از  فضایی  هیچ  نبودن  خالی  این   )18:1377
نبود  و  بودن  پر  از  نمودی مفهومی  را می‌توان  خداوند 

فضای‌خالی و رها‌شده دانست.

بازشناسی اصل افقی‌گرایی در معماری اسلامی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             7 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


48

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

با نگرش فوق، می‌توان تفاوت معماری کلیسا و مسجد 
را درک نمود. »تمام معماری یک کلیسا به فرد مؤمن 
یادآوری می‌کند که حضور الهی‌ای که از عشاء ربانی در 
محراب فیضان می‌یابد، مانند نوری است که در تاریکی 
می‌درخشد. درحالی‌که مسجد دارای یک مرکز از برای 
جهت  نشان‌دهنده  فقط  محراب  نیست؛  آیینی  مراسم 
قبله است، در‌حالی که تمامی نظام فضا چنان است که 
حضور خداوند را در جمیع جهات و محیط بر فرد مؤمن 
خاطرنشان می‌سازد.« )بورکهارت، 97:1386ـ 98( این 
چنین است که سراسر زمین برای مسلمانان جایگاه نماز 
می‌شود و خانة هر مسلمان نیز می‌تواند مسجد مؤمن 
باشد. در واقع، »مؤمن حقیقی یا عارف می‌تواند حضور 
حق‌تعالی را در همه‌جای زمین احساس کند و این طور 
نیست که ظلمت همه جا را گرفته و فقط یک نقطه باشد که 
حضور حق در آن احساس شود«. )مددپور، 140:1387(

زیربنای توحیدی در اسلام نمی‌تواند تضاد و تفرقه 
در  نیز  اسلامی  معماری  بنابر‌این  بپذیرد؛  جهان  در  را 
و  افراد  بر  تأثیر آن  و  وحدت‌نگری در شکل‌گیری فضا 
تالار  یافته است.  پیرامونشان تجلی  با  آنها  روابط میان 
عبادت )شبستان( در عالم اسلام، برخلاف کلیسا، کنیسه 
و معبد، از هیچ مرکزی که عبادت به آن سمت و سو یابد 
برخوردار نیست. تجمع مسیحیان در اطراف یک مرکز، 
صرفاً می‌تواند با زیارت مکه و عبادت جمعی مسلمانان 
پیرامون خانة کعبه مقایسه گردد. در مکان‌های دیگر، 
مؤمنان در عباداتشان به سوی یک مرکز دور و بیرون 
از دیوارهای مسجد گرایش دارند. همین امر سبب شده 
بسط  طول  و  عرض  حیث  از  عمق  جای  به  مسجد  تا 
و گسترش یابد. )بورکهارت، 175:1386ـ176( اینگونه 
است که توحید به‌عنوان نابودی قطعی همة مرزها، حدها، 
فاصله‌ها، درجه‌ها، تضادها و همچنین تحقق یگانگی همه 
جانبه )شریعتی، 260:1388ـ261(، در معماری مسجد 
تبلور می‌یابد. در چنین فضایی، سلسله‌مراتبی که منتهی 
باشد،  و طبقاتی  کاستی  نظام  ایجاد  و  تفرقه  تضاد،  به 
دیگران  بر  سلطه  دیگری،  نفع  به  حذف  ندارد؛  وجود 
و  هم‌نشینی  از  شبکه‌ای  به  را  خود  جای  دوگانگی،  و 

هم‌جواری و ارتباط داده است. )تصاویر 13و 14( بدین 
ترتیب در مساجد، فضایی متعادل و با ارزش یکسان از 

هر سو شکل‌گرفته است.
برخی از ویژگی‌های افقی‌گرایی را می‌توان در نظریات 
فلاسفة معاصری چون دلوز و گاتاری نیز مشاهده نمود.

و  درخت‌گونه  عمود‌وار،  مراتب  سلسله  فیلسوفان،  این 
مرکز مدارِ عقلانیت غرب را مردود دانسته‌اند. »از نظر 
آنان هیچ ارجحیتی در جهان وجود ندارد. به‌طوری که 
همه چیز در کنار هم است، هیچ اندیشه‌ای بر دیگری 
ارجحیت ندارد، تفسیری بالاتر و فراتر از دیگری نیست، 
بر  دلوز  )قبادیان، 152:1386(  است.«  افقی  چیز  همه 
این باور است که هنر و ادبیات، هدفی جز فهم و ترسیم 
زندگی ندارند و آنها را همچون ابزاری برای پیگیری و 
)ارشاد، 188:1380(  زندگی می‌بیند.  رگه‌های  دریافت 
نماینده و  براین‌اساس، معماری به سبک فولدینگ که 
نمایانگر چنین نگرشی به جهان و زندگی است، هرگونه 
منطق دو ‌ارزشی و سلسله‌مراتبی را کنار گذاشته و اصل 
افقی‌گرایی  اصل  با  )که  را  خود  نظر  مورد  افقی‌گرایی 
جایگزین  است(،  متفاوت  مقاله  این  در  شده  مطرح 
گاتاری،  دلوز،  می‌رسد  نظر  به  است.  کرده  عمودگرایی 
دریدا و دیگران، با تأکید بر امر واقعی، فقط حقیقتی را 
که در سطح پدیدارها جلوه نموده، معتبر دانسته‌اند. این 
امر، با دیدگاه اسلامی که حقیقت و واقعیت را دو روی 

سکة وجود می‌داند کاملًا تفاوت دارد.
نمایش  برای  نهان  انرژی  اسلامی،  افقی‌گرایی  در 
منطق  با  واقعیت  و  حقیقت  میان  طرفه،  دو  رابطة 
وحدت‌گرایی یک‌ارزشی به خوبی نمایان است. علاوه بر‌ 
این، تفاوت عمودگرایی و افقی‌گرایی از جنبة دیگری نیز 
قابل بررسی است. پاول )1379( می‌گوید: در حالی‌که 
خود  تثبیت  فکر  در  عمودگرایی  نماد  به‌عنوان  درخت 
و »بودن« خود است، ریزوم که نماد افقی‌گرایی است، 
سامان  را  خود  مجدداً  که  است  فکر  این  در  همواره 
مصادیق  دیگر،  بیانی  به   )117:1379 )پاول،  بخشد. 
براساس عمودگرایی تا مرحلة »بودن«7 پیش می‌روند و 
با پیداکردن حضوری معنادار در یک مجموعه، متوقف 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             8 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


49

می‌شوند؛ در حالی‌که این مصادیق در افقی‌گرایی، پس 
و  تکامل  یعنی   ، »شدن«8  مرحله  به  بودن7  مرحلة  از 
توسعه وارد می‌شوند و نقشی پویا در حرکت رو به آینده 
ظرفیتِ  شد،  گفته  آنچه  بنابر   )15 )تصویر  می‌یابند. 
و  افقی‌گرایی  تمایزات  از  دیگر  یکی  آینده  در  »شدن« 

عمودگرایی است.
از سوی دیگر، تکامل‌گرایی و غایت‌گرایی را می‌توان 
وجه تمایز »افقی‌گرایی اسلامی« با »افقی‌گرایی ریزومی« 
دانست. در الگوی ریزوم، بی‌هدفی و اتفاقی‌بودن سبب 
یکدیگر  با  هم‌ارزش  و  هم  مانند  چیز  همه  است  شده 
هدف‌مند  اسلامی،  افقی‌گرایی  در  حالی‌که  در  باشد؛ 
بودن در مسیر تعالی اهمیت بسزایی دارد. در این نوع 
سلطه  و  که حذف  است  به‌گونه‌ای  استعلا  افقی‌گرایی، 
نفع  به  هیچ جزئی  کاهنده،  رقابتی  در  و  ندارد  پی  در‌ 
اجزاء دیگر کنار نمی‌رود. )تصویر 16( مفهوم فوق، در 
معماری  به‌خصوص  و  اسلامی  معماری  در  افقی‌گرایی 
از  یکی  مطهری،  دیدگاه  از  است.  یافته  تبلور  مساجد 
هدفی  و  روح  معنی،  توحیدی،  جهان‌بینی  جنبه‌های 
را  زيرا »انسان  به حیات و زندگی می‌بخشد،  است که 
در مسيری از كمال قرار می‌دهد كه در هيچ حد معيّنی 
متوقف نمی‌شود و هميشه رو به پيش است«. )مطهری، 
17:1370( سخن بورکهارت نیز در این باب قابل تأمل 
است: »مکان در معماری اسلامی فرد را به پیشرفت و 
ترقی که یک امر ایستاست، دعوت نمی‌کند. بلکه فرد را 
در حالت تعادل و وقار، مجذوب حضور فراگیر زمان حال 
به‌این‌ترتیب،  )بورکهارت، 39:1386(  می‌سازد«.  )وقت( 
لحظه‌به‌لحظه  مسجد،  در  تعادل  و  سامان‌دهی  مفهوم 
می‌گردد  خاص  مرحلة  یک  به  دست‌یافتن  جایگزینِ 
است.  کمال  مسیر  و  فرایند  شدن  متوقف  همان  که 
فرد مسلمان با تلاشی بی‌وقفه برای ساماندهی و تعادل 
بخشی، در مسیر بایستن و شدن قرار می‌گیرد که پایانی 

برای آن متصور نیست.
توحیدی  جهان‌بینی  از  برخاسته  افقی‌گراییِ  اصل 
نابودی مرزها، فاصله‌ها و تضادها به آفرینش  با  اسلام، 
جهت  بر  تأکید  بدون  و  جهت  همه  بی‌کران،  فضایی 

خاص پرداخته است. این اصل همچنین، با نفی هرگونه 
شامل  صوری  علل  سویی  از  کاستی،  و  طبقاتی  نظام 
فضا، نقوش و تزئینات را تحت‌تأثیر قرار‌داده، و از سوی 
دیگر، عرصه‌ای فراهم آورده تا ایده‌ها و آرمانهای هنرمند 
در   )1388( شریعتی  نمود ‌یابد.  آن  با  هماهنگی  در 
این‌باب معتقد است که توحید، تلقی ویژه‌ای از جهان 
است. جهان‌بینی توحیدی یک وحدت کلی را در وجود 
نشان می‌دهد؛ وحدت میان سه اقنوم جدا از هم: خالق، 
مخلوق و انسان. در اینجا منشاء، واحد است و بنابراین 
همه در یک جهت هستند و همه با یک اراده و یک روح 
حرکت و حیات دارند. )شریعتی، 50:1388-51( تعبیر 
فوق، سرچشمة اعتقادی و کلامی نظریة »وحدت‌وجود« 
گشته است؛ هنرمند اسلامی، با خاستگاه الهی خود و با 
نگاهی الهی به مرکز وجودی‌اش، نه نگاهی انسانی، آثار 

هنری را خلق می‌کند. 

افقی‌گرایی  برای  زمینه‌ای  وجود:  وحدت   .3
هنرمند معمار 

هنر معماری برخلاف بسیاری از هنرهای دیگر، همچون 
ذهن  و  حس  از  برخاسته  که  مجسمه‌سازی  و  نقاشی 
بیان مشترک  هنرمند هستند، هنری است که حاصل 
نهادهای  و  )بهره‌بردار(  مردم  )آفریننده(،  هنرمند 
دیگر،  بیان  به  است.  نظارت‌کننده(  و  )حامی  عمومی 
معماری در ریشة لغوی خود پیش از آنکه در جستجو و 
تعیین ابعاد مصادیق تولید‌ شده باشد، به دنبال تبیین 
خصوصیات سازندگان آنهاست. )اسلامی،1390( با توجه 
به‌عنوان  )معمار(  هنرمند  معماری،  در  سفارش  امر  به 
علت فاعلی، از سویی تحت‌تأثیر باورها و اعتقاداتش که 
کنترل‌کننده و هدایت‌گر ایده‌ها و انگیزه‌های اوست قرار 
علت  ویژگی‌های  بر شکل‌گیری  دیگر،  از سوی  و  ‌دارد 
می‌گذارد.  تأثیر  هنری  اثر  و  معماری  همان  یا  صوری 
در باور اسلامی، وحدت وجود از مباحث مهم و متداول 
در بین اهل عرفان و حکمت الهی است که تفسیرهای 
مختلفی نیز در‌برداشته است. معتبرترین تفسیر، وحدت 

بازشناسی اصل افقی‌گرایی در معماری اسلامی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                             9 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


50

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

وجود را وحدت در نظر انسان‌های آگاه و بیداری می‌داند 
اعتنایی  عالم  بی‌شمار  تعینات  و  کثرت  عوالم  به  که 
انواع پدیده‌ها  افراد کثرت، تعدد و اختلاف  این  ندارند. 
را می‌بینند ولی آن را تجلی علم و قدرت و ارادة حضرت 
بیان  به  و   )45:1383 آملی،  )حسن‌زاده  می‌دانند  حق 
معتقدند.  وجود  در  کلی  وحدت  به  افراد  این  دیگر، 
حضرت علی)ع( در این زمینه فرموده‌اند: یکسان‌انگاری 
به‌گونه‌ای است که خداوند نه درون اشیا قرار دارد و نه 
بیرون آنها؛ با همه چیز هست، نه اینکه همنشین آنان 
آنان جدا و  از  اینکه  نه  با همه چیز فرق دارد،  باشد و 
آن‌هاست.  کلّ  نور  و  اشیا  همة  حیات  او  باشد.  بیگانه 
)نهج البلاغه، خطبه 186( چنین رابطه‌ای، همچون رابطة 
متکلم و کلام او، در نهایت فصاحت و بلاغت، و یا رابطة 
شخص و تصاویر وی در آیینه‌هایی با جنس‌های مختلف 
و اندازه‌های متعدد است. »پس آنچه از متکلم در کلام و 
از شخص در آیینه هویداست، ظهور اوست نه وجود او و 
نه حلول در آیینه و نه اتحاد با آیینه.« )حسن‌زاده آملی، 
45:1383( کلام و تصویر وجود دارند ولی هستی آنها 
از هستی بخش است و اشاره به آن دارد. به این ترتیب، 
اصالت  وجود،  وحدت  غایی،  هدف  اسلامی  عرفان  در 
بخشیدن به وجود و تأکید بر این معناست که تمامی 
احدِ  آنان یک  فراز  بر  اما  واحدند  در هستی  موجودات 
مطلقِ قادر وجود دارد که موجودات در داشتن وجود، بنا 
به مراتبی، با آن حقِ واحدِ مطلق مشترکند ولی مانند او 

نیستند. )بلخاری قهی، 12:1384(
با  مسلمان  هنرمند  می‌شود  سبب  مفهومی  چنین 
صورت  الهی  »خاستگاه  برای  که  فوق‌العاده‌ای  احترام 
دوری  فردی  انگیزة  هرگونه  از  می‌شود،  قائل  انسانی« 
قوانین  همچون  هنر،  که  هنگامی  وی،  نظر  از  نماید. 
غیرشخصی  امری  صورت  به  افلاک،  حرکات  بر  حاکم 
)بورکهارت،  می‌آورد.  انسان  یاد  به  را  خداوند  درآید، 
از نگاه مسلمان، جلوه،  75:1386( به این ترتیب، هنر 
به شمار می‌رود  برای وجود خداوند«  و »دلیلی  مظهر 
و کمال آن در این است که مستقل از پدیدآورنده‌اش 
زمین«  روی  بر  از خداوند  »بازنمودی  به‌عنوان  و صرفاً 

باشد. بورکهارت در این زمینه تأکید می‌کند که »هنر 
با هنر مقدس و  اسلامی در مصادیق باارزش، مستقیماً 
غیابِ انگیزة فردی سروکار دارد؛ بطوری‌که هنرمند در 
اثر یا سنتی که مشروعیت اثر را تضمین می‌نماید، محو 
نقوش  به‌کارگیری  با  هنرمند  )همان:143(  می‌گردد«. 
تجریدی و هندسه‌ای خالص، نقشی از طبیعت و آسمان 
را از بعُد فراانسانی به نمایش می‌گذارد تا بازنمودی از 
چنین  پرتو  در  مسلمان  هنرمند  باشد.  الهی  آفرینش 
تفکری قرار دارد و این باور، سرمشق و قاعدة کار اوست.

تفاوت هنرمند معمار در طراحی مسجد و طراحی 
قرار  بررسی  مورد  نیز  جنبه  این  از  می‌توان  را  کلیسا 
داد. در وجود هنرمند مسلمان، ایمان به وحدت وجود، 
محو شدن در باورهای دینی و دوری‌گزیدن از تمایلات 
شخصی و انسانی، پیش از هرگونه هنرپردازی، شناخته 
شده است و ایده‌ها، انگیزه‌ها و هنر او را شکل می‌دهد. 
این در حالی‌است که هنرمند معمار در طراحی کلیسا، 
تزئیناتش  و  کلیسا  فضای  به‌واسطة  می‌کند  تلاش 
زمینه  این  در  بورکهارت  نماید.  القا  را  نزدیکی  حس 
باور مشابهی دارد: »در هنر اسلامی وحدت، به صورت 
فرض  فرد  برای  آن  و شناخت  گرفته  نظر  در  پیشینی 
است؛ در هنر گوتیک نیروی قائم و تلاقی نیروها بیانگر 
این واقعیت است که اتحاد انسان و خدا هدف و غایت 

تمامی تلاش‌های انسانی است«. )همان:52( 
قدر مسلم این است که تفاوت ایده‌های هنرمندان 
اساس  و  جهان‌بینی  تفاوت  از  مسیحی،  و  مسلمان 
در  می‌گیرد.  ذات خداوندی سرچشمه  از  آنان  دریافت 
مسیحیت، عیسی)ع( همان حقیقت‌ الهی است که نازل 
الهی وقتی ظهور و  بیانی دیگر حقیقت  به  شده است؛ 
تعیّن می‌یابد، صورت عیسی)ع( را به خود می‌گیرد. از 
این نگاه، عیسی)ع( کلمه الله است9. هنر اصیل مسیحی 
نیز با چنین باوری نسبت دارد و حول شخصیت عیسی 
هنر  می‌توان  براین‌اساس،  می‌گیرد.  شکل  مسیح)ع( 
دانست.  مسیحیت  از  برخاسته  هنری  را  شمایل‌نگاری 
)پازوکی، 55:1384-57( به وضوح مشاهده می‌شود که 
در مسیحیت، مهمترین عامل تأثیرگذار، اندیشة انسان 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            10 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


51

مایة  و  را هم می‌گیرد  کامل است که حتی جای خدا 
)نقره‌کار،1387(  می‌شود.  زندگی  و  هنر  تقدس  اصلی 
بدین سبب است که عیسی‌مسیح)ع( به‌عنوان یک انسان 
کامل، محور باورها و اعتقادات قرار‌گرفته است. باور به 
مسیحیان  هنری  حیات  شئون  تمام  در  کامل،  انسان 
تسری پیدا کرده است و هنرمند معمار مسیحی با دیدی 
انسانی به این امر، به آفرینش فضا و معماری می‌پردازد. 
تفاوت معماری مسیحی و معماری اسلامی را می‌توان از 
تفاوت چنین رویکرد و نگاهی به وضوح مشاهده کرد. در 
اسلام همه چیز حول قرآن می‌چرخد و در حقیقت، قرآن 
محور اسلام است. به بیانی دیگر، همان شأن الهی که 
حضرت عیسی در مسیحیت دارد، قرآن در اسلام دارد. 
)پازوکی، 55:1384-56( بنابراین، محور هنر اسلامی که 
هنری است سازگار با روح اسلام و برخاسته از ماهیت 
آن، باید کلام خدا )قرآن( باشد. سخن فوق مُهر تأییدی 
است بر این حقیقت که هنرمند معمار با الهام از کلام 
خدا و با دیدی الهی، فضا و اثر معماری را می‌آفریند. در 
اینجا نکتة قابل‌توجه این است که مسیحیت، انجیل یا 
عهد جدید را عین کلام الهی نمی‌داند و بر این باور است 
را  کتاب  این  مطالب  روح‌القدس،  الهام  به  کسانی،  که 
نگاشته‌اند. حال آنکه در اسلام، قرآن عین کلام الهی به 
شمار می‌رود؛ یعنی خدا در کلامش حضور دارد. از سوی 
یا ساحت‌ قدسی در اسلام، زمانی  الهی  دیگر، حقیقت 
که ظاهر و نازل می‌شود، در قلب پیامبر اکرم)ص( قرار 
می‌گیرد و در حقیقت قلب پیامبر، محل و مأوای نزول 

آن حقیقت الهی می‌گردد. )همان:55-54(
با توجه به مقدمات فوق می‌توان نتیجه گرفت که 
قلب هنرمند نیز، مأوای کلام الهی و محل حضور خداوند 
فراانسانی،  نگاهی  با  که  است  چنین  این  و  می‌شود 
همه‌سویی و از درون به بیرون، پیرامون خود را می‌نگرد 
این  به  نیز  بورکهارت  می‌آفریند.  را  خود  هنری  اثر  و 
معتقد  او  دارد؛  باور  اسلامی  و  مسیحی  نگرش  تفاوت 
است، در حالی که مسیحیت از منظر »انسان به خدا« 
می‌نگرد، اسلام از منظر »خدا به انسان« می‌نگرد و نافی 
هر تعلق و دلبستگی به تصویر انسان‌انگار است. تصویر 

خدای انسانی در مؤلفه‌هایش محو می‌گردد و در تجلیات 
عالم از میان می‌رود و به دلیل غیابش از هنر تجسمی 
است که نظیر امواج دریا یا تلألو‌ ستارگان، به نیایشی 
غیرشخصی بدل می‌گردد. )بورکهارت، 140:1386( این 
است،  اسلامی  تفکر  مختص  که  معماری  از  تلقی  نوع 
فاصلة بسیاری با معماری انسان‌محور دارد؛ به‌جای اینکه 
فرد را از جنبه‌های انسانی، با عظمت و شکوه ساختمان 
به چالش بکشد، او را در بی‌نهایتی قرار می‌دهد که به 

هرسو رو کند، حق را می‌بیند.
عمق و سطح، در حرکتی متناوب و رفت و برگشتی، 
یکی می‌شوند. در روایت حضرت علی)ع( که فرموده‌اند: 
»ما رأیتُ شیئاً و رأیتُ الله قبلَه و بعدَه و معَه«10، دیدن 
قرار  تأکید  مورد  هم  با  کثیر  سطح  و  وحدت  عمق 
وقت  هر  بصیرت  ارباب  و  »عارفان  چنانچه  می‌گیرد. 
چیزی را مشاهده کنند، خدا را با آن می‌بینند و بعضی 
از ایشان قدم را فراتر گذاشته، به هرچه نگاه می‌کنند 
پیش از اینکه آن را مشاهده کنند، خدا را می‌بینند. به 
بیانی دیگر بعضی عرفا با دیدن اشیاء، خدا را مشاهده 
می‌کنند و عده‌ای دیگر اشیاء را به‌وسیله خدا می‌بینند«. 

)بلخاری قهی، 10:1383(
هنرمند  در  نگرشی  چنین  تأثیر  تحت  نیز  هنر 
در  تزئینات  مثال  به‌طور  می‌شود.  آفریده  مسلمان 
معماری اسلامی، با مبدل ساختن یک سطح به بافتی 
از رنگ‌ها یا نوسانات نور و سایه‌ها، مانع از این می‌شود 
که ذهن بیننده بر صورت خاصی که می‌گوید: »من«، 
متمرکز شود. »مرکز طرح اسلیمی همه جا هست و هیچ 
جا نیست؛ هر اثبات یک نفی به دنبال دارد و هر نفی، 
اثباتی را« )بورکهارت، 140:1386(. )تصاویر 71 و 81( 
بنابراین بیننده بی‌آنکه در سطح باقی بماند، به درک و 
فهم مفهوم عمیقی که ورای این تعدد و تکثر وجود دارد 

هدایت می‌شود.
به این ترتیب، هنر، همانند تفکر اسلامی، جلوه‌گاه 
کم‌توجه  جهت،  همین  به  و  است  غیب  عالم  حقیقت 
نقوش  در  هنرمند،  است.  طبیعت  مادی  خاصیت  به 
ملکوت  عالم  نقاشی،  حتی  و  تذهیب  کاشی،  قالی، 

بازشناسی اصل افقی‌گرایی در معماری اسلامی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            11 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


52

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

فضای  و  مکان  و  زمان  خصوصیات  از  فارغ  را  مثال  و 
طبیعی می‌بیند. در این پردازش، کوششی برای تجسم 
)مددپور،  نیست.  انسانی  دید‌  از  پرسپکتیو  و  سوم  بعُد 
134:1387( قدر مسلم این است که با چنین نگاهی، 
اعتقاد  به  بنا  که  می‌یابد  انتزاعی  ماهیتی  اسلامی  هنر 
برکت  ظهور  و  الهی  تجلی  محل   ،)1386( بورکهارت 

است. )بورکهارت، 20:1386(
جدید  هنرهای  با  اسلامی  هنر  تفاوت‌های  از  یکی 
انتزاعی این است که هنرهای اخیر، همواره فرد را خالق 
واقعی هنر شناخته‌اند و بیشتر معیارهای خود را از هنرهای 
انسان‌محور برگرفته‌اند، در حالیکه هنر اسلامی کیفیتی 
این  است.  مراتب  عالی‌ترین  بازتاب  و  دارد  غیرشخصی 
نگرش ممکن است ایجاد شبهه‌ کند که چنین ضوابطی، 
بررسی‌ها  ولی  می‌کنند؛  محدود  را  هنرمند  خلاقیت 
هنرمندان  ایده‌پردازی‌های  تنوع  که  می‌دهد  نشان 
می‌شود. ناشی  و خلاقانه  افقی  تفکری  از  نیز  مسلمان 

4. تفکر افقـی، تفکری خلاقانـه در هنـر و 
معماری

افقی‌گرایی نه تنها یک اصل و قاعدة هدایت‌گر در فرایند 
تحقق مصادیقی چون آثار معماری اسلامی است، بلکه 
)معمار(  ایده‌پردازی هنرمند‌  و  تفکر  در شیوة  می‌تواند 
مسلمان نیز نقشی حائز ‌اهمیت ایفا نماید. دین اسلام، 
همانند برخی باورهای دیگر از طریق طرح ایده‌آل‌های 
دست‌یافتنی، به اصولی اشاره می‌کند که در عین کلی 
فرآورده‌های  و ظهور  آرزوها  امکان محقق شدن  بودن، 
تلاش  در  دیگر،  سوی  از  و  می‌نماید  مهیا  را  مطلوب 
است تا از غرق شدن انسان موحد و مولدّ در دنیایی از 
بی‌قاعدگی و شانس جلوگیری کند. این روش اجتهادی، 
چیزها  حصول  برای  لازم  اختیار  و  آزادی  از  تنها  نه 
نمی‌کاهد، بلکه امید به آینده و قدرت خلاقه را نیز مورد 
تأکید قرار می‌دهد )اسلامی، 1390( و بدین‌ترتیب بستر 
لازم برای تفکر افقی و خلاق هنرمند را فراهم می‌سازد.

افقی  و  عمودی  شیوة  دو  تفکر،  و  اندیشیدن  برای 

تفکر  با  منطق  کلی،  نگاهی  در  می‌شود.  باز‌شناخته 
عمودی، در »کنترل« ذهن و با تفکر افقی، در »خدمت« 
ذهن است. تفکر عمودی به واسطة طبیعتش، نه تنها در 
تراوش ایده‌های نو کارایی ندارد بلکه کاملًا محدودکننده 
است. این نوع تفکر به یک نقطة شروع یا یک ساختار 
اولیة موردپذیرش نیاز‌دارد که با تدبیر و انجام اقداماتی 
می‌توان آن را توسعه داد و یا اصلاح‌ کرد ولی احتمال 
)دیبونو،  است.  بسیارکم  نو  کاملًا  ایدة  یک  تشکیل 
تفکر‌  برای  لازم  ابزار  و  زمینه  چنانچه   )96،24:1376
عمودی فراهم نباشد، متوقف می‌شود در حالیکه تفکر‌ 
افقی با ایجاد تغییر در زمینه و نحوة به‌کارگیری ابزار، 
راه‌حل‌های متفاوت و جایگزین ممکن را پیشنهاد می‌کند. 
البته باید در نظر داشت که »تفکر افقی، جایگزینی برای 
تفکر عمودی به‌شمار نمی‌رود بلکه مکمل آن است. تفکر 
را  آنها  عمودی  تفکر  و  می‌پردازد  ایده‌ها  ارائة  به  افقی 
بسط و گسترش می‌دهد«. )همان:14( با‌توجه به اهمیت 
افکار و اندیشه‌های نو و خلاقانه در هنر می‌توان ادعا کرد 
که هنرمندان بزرگترین و اصلی‌ترین بهره‌برداران تفکر 

افقی به‌شمار می‌روند.
برای  مستقیمی  ضابطة  و  الگو  قرآن،  که  آنجا  از 
خلاقیت  برای  مناسبی  زمینة  نکرده‌،  ارائه  هنری  آثار 
زمانی  شرایط  به  توجه  با  هنرمندان،  نوآوری‌های  و 
اینکه عمیقاً  با  آثار هنری  است؛  فراهم شده  مکانی،  و 
دارای مشخصات اسلامی هستند، اما مستقیماً از قرآن 
کریم یا احادیث نبوی سرچشمه نگرفته‌اند. )بورکهارت، 
22:1365( به این اعتبار، شرایط برای تغییر در زمینه11 
و محتوی12، متناسب با نیاز زمانی و مکانی، در اختیار 
هنرمند قرار داده شده است. هنرمند، تنها برای حفظ 
»سازگاری با روح اسلام«، ملزم به پایبندی و وفاداری به 

اصول اساسی هنر اسلامی است.
»در هنر و معماری جامعة سنتی اصول سنت، ]خود[، 
الهام بخش نیروهای خلاقة آدمی است.« )اردلان، بختیار، 
قوانین، در کنار محدودیت‌های  این اصول و   )3:1380
خاصی که برآمده از مفاهیم و جهان‌بینی اسلامی است 
)از جمله منع شمایل‌نگاری(، نه تنها از خلاقیت هنرمند 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            12 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


53

گسترده‌تری  و  جدیدتر  عرصه‌های  بلکه  است  نکاسته 
برای شکل‌گیری ایده‌های نو و خلاقانه پیش‌روی او نهاده‌ 
است. در این شرایط، هنرمند برای خلق آثار هنری، با 
دنیایی از مفاهیم رمزگذاری و رمزگشایی شده سروکار 
الگویی ازلی و  از  دارد. وی »برای خلق چنین ترکیبی 
گویا  که  به‌نحوی  می‌جوید،  بهره  محسوس  صوَر  از  نه 
صور خیالی او به صور مثالی عالم ملکوت می‌پیوندد«. 
نشانه‌های  به‌کارگیری  تنوع   )134:1387 )مددپور، 
نمایه‌ای13 و نمادین14 در مساجد، در مقایسه با نشانه‌های 
)تصاویر  مدعاست.  بر‌این  گواهی  کلیساها  شمایلی15 در 
این  در  وحدت  حس  کتاب  مقدمة  در  نصر،   )20-19
باب می‌گوید: اشکال هندسی چیزی بیش از تمهیداتِ 
نظم  و  معمارانه  عملکرد  فراسوی  در  و  صناعیِ صرفند 
مادیشان، واجد عملکردی با اهمیتی فزون‌تر هستند که 
جنبة  طریق  از  انسان  به  معنوی  اصول  یادآوری  همانا 
نمادینشان است. )اردلان، بختیار، 1380( به این ترتیب، 
از  را  هنرمند  محدودیت‌ها،  برخی  و  اصول  مقرر شدن 
عرصة محدود و حقیر تقلیدِ صرف به عرصه‌های گسترده 
این   )1386( بورکهارت  است.  کرده  هدایت  متنوعی  و 
موضوع را با مثالی از هنر قالی‌بافی تبیین می‌کند: »در 
قالی‌بافی که تا این حد در جهان اسلامی عمومیت دارد؛ 
محدود ساختن این هنر به طرح‌های هندسی و فقدان 
به  خواند  تصویر  واقعاً  را  آن  بتوان  که  شکلی  هرگونه 
هیچ وجه مانع خلاقیت و پر‌بهره‌ بودن نشده است، بلکه 
را که آن  برعکس هر قطعه، شادی و سرور هنرمندی 
را بافته است جلوه‌گر می‌سازد«. )بورکهارت، 63:1386(

افقی، که در صدد  تفکر  براساس  واقع هنرمند،  در 
نگرش‌های  انعطاف  غیرقابل  و  خشک  حیطة  از  گریز 
پی  در   )154:1376 )دیبونو،  است،  شده  پذیرفته 
اعتبار،  این  به  و ساده‌تری می‌گردد.  تازه  نظم  برقراری 
که همگی  می‌آفریند  را  نقوش  و  فضاها  از  مجموعه‌ای 
قابلیت  به  توجه  با  و  دارند  همگن  و  منظم  ترکیبی 
بی‌آن‌که  یابند  گسترش  هرسو  از  می‌توانند  تکثیرشان 
شود.  تغییر  دستخوش  هماهنگشان  و  منظم  ترکیب 
چنین نظمی در جزء و کل، برآمده از تدبیر و حکمت 

است. نقوش تزئینی در تکمیل نظم فضاها )به‌کارگیری 
شکل‌های خالص، انتظامات مرکزی، محوری، متقارن(، 
می‌دهند.  جلوه  هندسه  و  نظم  از  تبلوری  چون  را  بنا 
نیست.  و تصادف خبری  اتفاق  از  احسن،  نظام  این  در 
)نوایی، 45:1374( این چنین است که هنرمند، »هدف 
واقعی تفکر‌افقی را که خروج از دریای فاقد شکل و فرم، 
آشفتگی و بی‌نظمی و پاگذاشتن به ساحل ایده‌های نو 
می‌سازد.  برآورده  )دیبونو، 152:1376(  است«،  مؤثر  و 
آزادی  این  است.  آزاد  نوآوری،  و  ابداع  این  در  هنرمند 
که  می‌کند  فراهم  را  طرح  بی‌نهایت  به  رسیدن  امکان 
او در میان آنها یکی را برمی‌گزیند؛ طرحی که سرشار 
است از تنوع رمزآلود و نظم حکیمانة نشانه‌های نمادین 
و نمایه‌ای با ترکیبات شکلی و رنگیِ مختلف که ذهن 
مخاطب را به ماوراء ظواهر پرواز می‌دهد. در این پویایی 
و آفرینش هنری، علاوه بر هنرمند، مخاطب نیز ایفای 
نقش می‌نماید. اصولاً کیفیت معماری در دیدگاه اسلامی 
نه تنها با به‌کارگیری نیروی خلاق طراح، بلکه با استفاده 
می‌یابد.  ارتقا  غیره  و  مسئولین  مردم،  نیروی خلاق  از 
منحصربه‌فرد  برداشت  هنری،  اثر  در  )اسلامی، 1390( 
تفحص  غنای  بلکه  نیست،  ملاک  هنرمند  مشخص  و 
و تخیل مخاطب در دریافت آکندگی و سرشاریِ نظم 
برداشت‌های  و  می‌یابد  اساسی  نقشی  ساده،  هندسة  و 
جلوه  تکراری  اثری،  چنین  می‌سازد.  ممکن  را  متعدد 
نمی‌کند و همواره چیزی برای کشف کردن به مخاطب 

عرضه می‌نماید و بدین‌وسیله تازگی آن حفظ می‌شود.
اصیل  نمونه‌های  به‌عنوان  اولیه،  مساجد  در 
معماری اسلامی، سادگی طرح‌ها و فضاها از ارزش‌ها و 
ویژگی‌های اساسی به‌شمار می‌رفت، لیکن این سادگی 
به مرور زمان، با توجه به گرایش بسیاری از معماران و 
از پیچیدگی‌های ظاهریِ »حکمت  هنرمندان به تقلید 
است  در‌حالی  این  شد.  سپرده  فراموشی  به  معنوی«، 
که هدف غایی تفکر افقی، سادگی در حد کمال است؛ 
سادگیِ ایده‌ای که در عمل، بسیار مؤثر اما در شکل و 
فرم، ابتدایی است. این سادگی، بی‌آلایشی در توانگری 
است نه در تنگدستی و بی‌پیرایگی در آکندگی است نه 

بازشناسی اصل افقی‌گرایی در معماری اسلامی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            13 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


54

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

در پراکندگی. )دیبونو، 152:1376( با این نگاه، فضای 
از تکرار طاقهای هماهنگ و ساده در  شبستان مسجد 
کنار یکدیگر و نقوش، از تکرار و ترکیب اشکال هندسی 
می‌کنند  عرضه  را  سادگی‌ای  و  می‌شوند  خلق  ساده 
بازخوانی نمود.  آنها  که تمام غنای عالم را می‌توان در 
)تصاویر 21 و 22( بنابراین، دو خصوصیت عمدة تفکر 
در  )همان:131(  »کارآیی«،  و  »سادگی«  یعنی  افقی، 
طرح‌های معماری اسلامی نقشی اساسی ایفا می‌کنند. 

شریعت اسلام با عدم تجویز صوَر و سبک‌های خاصی 
از هنر، زمینه را برای تراوش و زایش ایده‌های مختلف در 
مؤلف و مخاطب فراهم آورده است. در نگرشِ اسلامی، 
انسان بالقوه هنرمند است و ذائقة هنری دارد. هنرمند با 
خلاقیت، شکل و فرم‌های ساده را در پرتو اصول راهنما 
به نظمی حکیمانه و غنی در‌می‌آورد؛ به‌گونه‌ای که هریک 
به‌صورت جلوه‌ای منحصربه‌فرد، انسان را به شئون والای 
هنری  آثار  دیگر،  سوی  از  می‌نمایند.  هدایت  هستی 
نتیجه16 مطرح  و  نهایی  به‌عنوان محصول  تنها  اسلامی 
اجباری  هم‌گرایی  و  هم‌سویی  القا‌کنندة  و  نمی‌شوند 
رخدادی17  بلکه  نیستند؛  )مؤلف(  هنرمند  برداشت  با 
هنری محسوب می‌گردند که مخاطب در مواجهه با آنها 
هنرورزی می‌کند. این چنین است که تخیل و پیشینه 
آثار  از  ناشی  پیام  با  بدون محدودیت،  ذهنی مخاطب، 
تصورات  دائمی  زایش  و  می‌شود  ترکیب  او  پیش‌روی 
از  ناشی  نشاط  می‌دهد.  شکل  وی  ذهن  در  را  متعدد 
ابداع و »شدن« در آیندة پیش‌رو به جایِ »بودن« و مرور 
آنچه گذشته، مخاطب را سرشار از تخیل و ابداع مفاهیم 
می‌سازد.  متبلور  وی  در  را  هنری  و حس  می‌نماید  نو 

5. نتیجه‌گیری

بدون هدف  و  آفرینش‌های لحظه‌ای  اسلامی،  آثار هنر 
درونِ  از  آنها  مادی  و  سطحی  ساختار  بلکه  نیستند، 
است که مکمل  برآمده  مفهومی  و  یک ساختار عمقی 
به شکلی هوشمندانه و خلاق، دو  آثار،  این  یکدیگرند. 

نوار  همانند  را  واقعیت(  و  )حقیقت  وجود  سکه  روی 
موبیوس بهم مرتبط می‌کنند و مفهومی یگانه را به‌وجود 
می‌آورند. برای حفظ سازگاری میان این دو ساختار در 
هنر اسلامی، به‌کارگیری اصول برخاسته از جهان‌بینی 
توحیدی اسلام ضروری است. این اصول، به‌عنوان ستون 
و  هدایت  را  مصادیق  شدنِ«  و  »تبدیل  فرایند  فقرات، 
کنترل می‌کنند و بهره بردن از آنها به‌عنوان سرمشق و 

راهنما، ضامن حفظ اصالت معنوی آثار می‌گردد.
یکی از اصول برخاسته از جهان‌بینی توحیدی اسلام، 
امت  زندگی  تمام شئون  در  که  است  افقی‌گرایی  اصل 
هرگونه  اسلامی،  تفکر  در  است.  درک  قابل  اسلامی 
جهت‌گیری  یا  قدرت  از  ناشی  عمودی  سلسله‌مراتب 
بالا و پایینی، محدود کننده و مطرود است و در مقابل، 
شبکه‌ای از همنشینی‌ها و ارتباطات، تعدد، بی‌جهتی و 
ویژگی‌های  است.  توجه  مورد  و  همه‌جهتی گشایش‌گر 
خوبی  به  نیز  اسلامی  امت  اجتماعی  ساختار  در  فوق، 
ارتباطات  به جای  قابل‌درک است. در چنین جامعه‌ای 
از  شبکه‌ای  طبقاتی،  تضاد  و  قدرتمندانه  عمودی 
یکپارچگی و هم‌سویی دیده می‌شود. افقی‌گرایی در آثار 
هنری اسلامی نیز نمود یافته و از ویژگی‌های اساسی آن 
به‌شمار ‌می‌رود. در آثار هنر اسلامی از جمله معماری، 
مختصات همة نقاط مطرح است؛ به این معنی که فضای 
اجزاء سطح و  و  تمام بخش‌ها  و  ندارد  رها شده وجود 
فضا، حساب شده، پرمعنا و معیّن است. از این‌رو می‌توان 
از هر جهتی به این آثار نگریست بی‌اینکه جهت غالب و 
مشخصی بر اثر حاکم باشد. با استناد به آیة »... و نفخت 
فیه من روحی...«18، خاستگاه الهی انسان، که در عمق و 
ذات وجود اوست، به وي یادآوری می‌گردد. براین‌اساس، 
هنرمند اسلامی نیز با خاستگاه و نگاهی متأثر از روح 
الهی، با اختیارکردن روش‌های مناسب، به آفرینش آثار 
متنوعِ دارای اصول واحد می‌پردازد. حرکت از درون، او را 
در بی‌نهایتی قرار می‌دهد که به هر سو که رو کند، خدا را 
می‌بیند. بی‌کرانگی حاصل از اصل افقی‌گرایی در معماری 
اسلامی، انسان را در مسیر استعلایی کمال قرار می‌دهد؛ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            14 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


55

مسیری که پایانی برای آن متصور نیست و در هر لحظه، 
فرد را به تلاش برای ساماندهی و تعادل‌بخشی بی‌وقفه 
دعوت می‌نماید. تفاوت افقی‌گرایی اسلامی با افقی‌گرایی 
همین  در  نیز  ریزومی  ویژگی‌های  بر  تأکید  با  دلوز، 
است.  اسلامی  افقی‌گرایی  بودن  تکامل‌گرا  و  هدفمند 
همچنین آثار هنری اسلامی با کیفیتی غیرشخصی، 
بازتاب‌دهندة عالی‌ترین مراتب وجود هستند. از این‌رو، 
تفکر  با  مطابق  اشراقی،  دریافت‌های  ضمن  هنرمند 
و  ساده  و  تازه  نظمی  برقراری  پی  در  خلاقانه  و  افقی 
درعین‌حال دستیابی به ساحل ایده‌های نو و مؤثر است. 
در واقع او تلاش می‌کند تا به دو بحث عمدة تفکر افقی 
یعنی سادگی و کارآیی، عینیت ‌بخشد. علاوه‌بر هنرمند، 
هنری  اثر  آفرینش  در  نیز  او  هنری  ذائقة  و  مخاطب 
سهیم می‌شود؛ تصورات با قوة تخیل او ترکیب می‌گردد 
و برداشت‌ها و معانی متفاوت و متنوعی از اثر را شکل 
می‌دهد. بدین‌ترتیب هنرمند و مخاطب، بدون هیچ مرز 
و سلسله‌مراتبی، در تجربة نشاط ناشی از خلق و آفرینش 

یک رخداد هنری هم‌سو می‌گردند.

پي‌نوشت‌ها

1. Maurits Cornelis Escher (1898- 1972)
2. Aboriginal Art
3. Synchronous Domain
4. Diachronous Domain

5. »وظیفة ما ارائة اصول است و وظیفة شما تفریع )شاخه گرفتن( 
از آن است.«

6. بقره / 511
7. Being 

8. Becoming

9. سوره نساء، آیه 171: »کلمه او بود که القا شد به مریم«.
10. »من ندیدم چیزی را مگر اینکه خدا را پیش از آن و بعد از آن 

و با او دیدم.«
11. Context 

12. Content 

13. Indextual

14. Symbolic 

15. Iconic 

16. Result 

17. Emergence

18. یعنی از روح خود در آن دمیدم.

منابع

ترجمة  معماری،  صور  پویه‌شناسی   )1382( رودولف.  آرنهایم،   .1
مهرداد قیومی بیدهندی، سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی 

دانشگاه‌ها )سمت(؛ فرهنگستان هنر جمهوری اسلامی ایران، تهران. 
حمید  ترجمة  وحدت،  )1380( حس  لاله.  بختیار،  نادر؛  اردلان،   .2

شاهرخ، نشر خاک، اصفهان.
3. ارشاد، محمدرضا. )1380( اندیشه‌های فلسفی در پایان هزارة دوم: 

گفتگو با دکتر محمد ضیمران، چاپ اول، انتشارات هرمس، تهران.
4. اسلامی، سیدغلامرضا. )1380( »فرآیند تولید و توسعة درون‌زا«، 

نشریة هنرهای زیبا، شمارة 10، زمستان 1380.
ــــــــــــــــــــ . )1386( »توسعة درون‌زا و مدیریت هنری«،  5. ـ
مجموعه مقالات هم‌اندیشی‌ها، شماره 8، فرهنگستان هنر جمهوری 

اسلامی ایران، صفحات 50-29.
6. ـــــــــــــــــــــ . )1387( »تقابل و تعامل توسعة درون‌زا و 
برون‌زا و مفاهیم محله و شهر: نمونه موردی شهر تهران«، مجموعه 
رویکردهای  و  مفاهیم  دوم:  جلد  محله‌ای،  توسعة  همایش  مقالات 
معاونت  فرهنگی،  و  اجتماعی  مطالعات  دفتر  توسعه محله‌ای،  نظری 

امور اجتماعی و فرهنگی، صفحات 153-135.
ــــــــــــــــــــ . )1390( درسگفتار، »مبانی نظری معماری«،  7. ـ

دانشکده معماری، پردیس هنرهای زیبا، دانشگاه تهران.
ــــــــــــــــــــ . نیک‌قدم، نیلوفر. )1391( »هنرهای اسلامی  8. ـ
افقی«، نشریة هنرهای زیبا ـ هنرهای تجسمی، شماره ۴،  و نگرش 

زمستان 139، صفحات ۱۷-۵.
9. بالانتین، آندرو. )1389( دلوز و گاتاری برای معماران: مبانی نظری 
معماری فولدینگ، ترجمه و گردآوری: روزبه احمدی‌نژاد، چاپ اول، 

انتشارات طحان/هله، تهران.
10. بلخاری قهی، حسن. )1383( وحدت وجود در اندیشة حکمای 

اسلامی، چاپ اول، انتشارات حُسن افرا، تهران.
معماری  و  هنر  عرفانی  مبانی   )1384(  . ــــــــــــــــــ   .11
اسلامی، دورة دو جلدی، چاپ اول، سازمان تبليغات اسلامي، حوزه 

هنري سورة مهر، تهران.
ترجمة  بیان،  و  زبان  اسلامی:  هنر   )1365( تیتوس.  بورکهارت،   .12

مسعود رجب‌نیا، چاپ اول، انتشارات سروش، تهران.
ـــــــــــــــــ . )1386( مبانی هنر اسلامی، ترجمه و تدوین  13. ـ

امیر نصری، چاپ اول، انتشارات حقیقت، تهران.
14. پازوکی، شهرام. )1384( حکمت هنر و زیبایی در اسلام، مجموعة 
9 جلدی فلسفه و حکمت، چاپ اول، انتشارات فرهنگستان هنر، تهران.

بازشناسی اصل افقی‌گرایی در معماری اسلامی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            15 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


56

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

پست  مدرن:  فلسفه  جهان  گام؛  به  گام   ،)1379( جيم.  پاول،   .15
مدرنيسم، ترجمه و ويرايش حسين علي نوذري، چاپ اول، انتشارات 

مؤسسه فرهنگي ـ پژوهشي چاپ و نشر نظر. تهران.
16. حسن‌زاده آملی، حسن. )1383( وحدت از دیدگاه عارف و حکیم، 

چاپ اول، انتشارات الف.لام.میم، قم.
در  افقی  تفکر  از  استفاده  نوین:  تفکر   )1376( ادوارد.  دیبونو،   .17
اول،  چاپ  رضاخانی،  ضیاءالدین  مترجم:  نو،  اندیشه‌های  تراوش 

انتشارات کویر، تهران.
انتشارات  هفتم،  چاپ  اسلام‌شناسی1،   )1388( علی.  شریعتی،   .18

قلم، تهران.
19. قبادیان، وحید. )1386( مبانی و مفاهیم در معماری معاصر غرب، 

چاپ هفتم، انتشارات دفتر پژوهش‌های فرهنگی، تهران.
20. مددپور، محمد )1387( تجلیات حکمت معنوی در هنر اسلامی، 

چاپ دوم، شرکت چاپ و نشر بین‌الملل، تهران. 
21. مطهری، مرتضی. )1377( جهان‌بینی توحیدی، چاپ دوازدهم، 

انتشارات صدرا، تهران.
22. نجیب اوغلو، گل‌رو. )1379( هندسه و تزئین در معماری اسلامی 
)طومار توپقاپی(، ترجمة مهرداد قیومی بیدهندی، چاپ اول، انتشارات 

روزنه، تهران.
در  اسلامی  هویت  بر  درآمدی   )1387( عبدالحمید.  نقره‌کار،   .23

معماری، چاپ اول، شرکت طرح و نشر پیام سیما، تهران.
24. نهج البلاغه. )1380( ترجمة محمد دشتی، چاپ چهارم، مؤسسه 

فرهنگی انتشاراتی زهد، تهران.
25. نوایی، کامبیز. )1374( »نکاتی پیرامون نقوش اسلامی«، نشریة 
پاییز و  معماری و شهرسازی صفه، سال پنجم، شماره‌های 19و20، 

زمستان 1374.
26. Escher, M. C. (1989) Escher on Escher: exploring the 

infinite, H.N. Abrams publication.

27. Islami, Seyed Gholamreza. (2011) “Acquiring the  

Essence of Truth in Educational Impacts of Place  

Formation”, International Journal of Architectural  

Engineering & Urban Planning.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            16 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


57

1
امکان خوانش و ارزش یکسان نقش افقی مستقل از جهت است. 

http://www.garteh.com :مأخذ

2
امکان خوانش نقش عمودی وابسته به یک جهت خاص است.

http://persiangfx.com/fa/design-tools/logo-and-arm :مأخذ

3
Lizard
http://www.mcescher.com :مأخذ

بازشناسی اصل افقی‌گرایی در معماری اسلامی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            17 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


58

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

4
Circle Limit III

http://passingparade-2009.blogspot.com :مأخذ

5
نگاه از بالا در هنر ابرجین )قوم بومی استرالیا(

http://www.australiadreamingart.com.au :مأخذ

6
مدل شکل‌گیری فضا، مکان و مکان مقدس

)Islami, 2011: 14( :مأخذ

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            18 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


59

قوه:
جهان بینی ، فرهنگ، مفهوم

فعل:
تمدن، پدیدار 7

 مفهوم و مصداق دو نمود از بودِ هستی
مأخذ : نگارندگان

بازشناسی اصل افقی‌گرایی در معماری اسلامی

8
فرایند تحقق مصادیق از مفاهیم. 
مأخذ: نگارندگان

9
تکامل اصول )پیوسته( و پیشرفت

 انواع مصادیق )گسسته( در محور زمان. 
مأخذ : اسلامی )1390(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            19 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


60

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

10
هیچ بخش خالی و رها شده وجود ندارد

http://dineslam.mihanblog.com :مأخذ

11
استفاده از اشکالی که از هر جهت قابل خوانش هستند

http://gallery.iaus.ac.ir/v/ :مأخذ
photography/Architecture

12
بیکرانگی و بی‌نهایتی در همنشینی آسمان و زمین
http://en.wikipedia.org/wiki/File:Panoramics_Kairouan_Mosque_courtyard.jpg :مأخذ

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            20 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


61

14
همنشینی و همجواری در جامعه اسلامی
http://religion.info/english/articles :مأخذ

15
مراحل هستن، بودن و شدن

 در فرایند تحقق مصادیق 
مأخذ : نگارندگان

11
استفاده از اشکالی که از هر جهت قابل خوانش هستند

http://gallery.iaus.ac.ir/v/ :مأخذ
photography/Architecture

13
همنشینی و ارتباط افقی جایگزین مناسبی
 برای سلسله مراتب و تضاد عمودی است
www.flickr.com:مأخذ

بازشناسی اصل افقی‌گرایی در معماری اسلامی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            21 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


62

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

تنوع
كلي‌سازي

استقراء علمي
تئوري اتمي

سلسله مراتب قدرت در  عمودگرایی

كثرت
شفاف‌سازي
استقراء حكمي
تئوري دامنه‌اي

استعلا در افقي‌گرايي
16

 استعلا در افقی‌گرایی، حذف و سلطه در پی ندارد
اقتباس از شکل شماره 4 ) اسلامی، 42:1386(

17
نوسانات نور و سایه

www.flickr.com :مأخذ

18
 مرکز طرح اسلیمی: همه‌جا و هیچ‌جا

www.flickr.com :مأخذ

تفاوتشباهت

مسئوليت دار
اصل علمياقت

يكپارچگي
مفهوم

وحدت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            22 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


63

19
نشانه شمایلی در کلیسا

 picasaweb.google.com :مأخذ

20
تنوعی رمزآلود از نشانه‌های

 نمایه‌ای و نمادین در مسجد
www.flickr.com : مأخذ

بازشناسی اصل افقی‌گرایی در معماری اسلامی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

                            23 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html


64

فصلنـامه                  سال اول، شماره 2، بهار 1391           

21
تکرار ساده و پرمعنای طاق‌ها در شبستان مسجد

www.flickr.com :مأخذ

22
نقشی غنی و نغز

www.flickr.com :مأخذ

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

15
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            24 / 24

https://kimiahonar.ir/article-1-24-fa.html
http://www.tcpdf.org

