
تفسیر نقش لیلی و مجنون در آثار غیاث الدین بارویکرد آیکونولوژی*

شهره فضل‌وزیری** 
احمد تندی***

چکیده 
احیای دوباره موضوع آیکونوگرافی)iconography( و آیکونولوژی )iconology( در نظام مطالعاتی اندیشه و فرهنگ غرب 
حضور پر اهمیتی یافته است. در این مقاله سعی شده، به دلایل انتخاب موضوع نقش لیلی و مجنون و جهان‌بینی شرایط خلق 
این آثار توسط غیاث‌الدین نقش‌بند تا حد قابل استنادی، دست یافت. به همین منظور با تکیه بر نظریه آیکونوگرافی وآیکونولوژی، 
درونمایه‌های تصویر لیلی و مجنون در ادبیات و تفکر غالب بر فرهنگ و زمینه‌ای که اثر در آن پدید آمده، بررسی می‌شود. جهت 
نیل به این مقصود پس از پرداختن به ادبیات داستانی لیلی و مجنون، پارچه‌هایی منقوش به این روایت را در دوره صفوی با 
تکیه بر مراحل: توصیف، تحلیل و تفسیر مورد ارزیابی قرار خواهد گرفت. دردوره‌های تاریخی نساجی ایران خصوصاً در دوره 
صفوی موضوعات نگارگری در نقوش پارچه‌ها به کرات به کار گرفته شده است که در این مورد روایت تصویری از خمسه 

نظامی مورد توجه بافنده بوده که غیاث‌الدین با این انتخاب نقش بر پارچه زده است.  

کلیدواژه‌ها: آیکونوگرافی، آیکونولوژی، پارچه‌های صفوی، غیاث‌الدین، لیلی و مجنون، نظامی 

*. این مقاله از رساله دکتری با عنوان »مفاهیم نمادین آیینی در منسوجات صفوی« از دانشگاه هنر تهران استخراج شده است.
Email: vaziri@asc.ac.ir                                                                                        .دانشجوی دکتری دانشگاه هنر تهران .**

Email: Tondi@art.ac.ir                                                                                    .عضو هیأت علمی دانشگاه هنر، تهران.***

تاریخ دریافت: 1395/5/26
تاریخ پذیرش: 1396/2/16

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             1 / 14

http://kimiahonar.ir/article-1-936-fa.html


62

������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ فصلنـامۀ علمی پژوهشی                   سال ششم، شمارۀ 22، بهار 1396

مقدمه
پارچه‌های صفوی بازنمای دوره‌ای از تاریخ هنر پر 
ارزش ایران است. نقوش منحصر به فرد پارچه‌ها، حمایت 
از  بافت،  در  آوری  فن  هنر،  این  حامیان  پرقدرت 
امروزه  است.  دوره  این  پارچه‌بافی  هنر  خصیصه‌های 
اهمیت شناخت بیشتر این آثار هنری، دانش بیشتری را 
رویکرد  آیکونولوژی،  راستا  این  در  می‌طلبد.  کمک  به 
نظری مهمی در حیطة هنر و روش‌شناختی است که آثار 
هنری را از ورای زمینه‌های سیاسی، اجتماعی و اقتصادی 
هر دوره باز گو می‌سازد و اثر هنری را به عنوان سندی 
از یک دورة تاریخی معرفی کرده و در نهایت دستیابی به 
اثر را ممکن می‌سازد. این رویکرد در  محتوای معنایی 
زمره روش‌های تحقیق کیفی است که قدمتی به اندازه 
تاریخ هنر دارد. به همین جهت، بررسی نقش دو پارچه 
با  مجنون،  و  لیلی  موضوع  با  نقش‌بند  غیاث‌الدین  از 
بهره‌گیری از مراحل سه‌گانه آیکونولوژی پانوفسکی که 
به ترتیب سلسله مراتب، زمینه ساز یکدیگرند، می‌تواند 
در پیشبرد این تحقیق مناسب باشد. تلاش بر این است 
که به زمینه و لایه‌های درونی این دو اثر پرداخته شود 
بازخوانی  و  احیا  بیشتر،  شناسایی  موجب  امر  این  که 
مجدد آن‌ها خواهد شد. روش آیکونوگرافی و آیکونولوژی 
که می‌توانند با نمادنگاری و نمادشناسی تصویر مترادف 
باشند، تنها در حوزه‌های میان رشته‌ای قابل اجرا هستند. 
از این رو دانش‌های گوناگون را به یاری می‌طلبند. به 
بازتاب  و  مجنون  و  لیلی  داستان  روایت  منظور  همین 
نقوش  و  نگارگری  منظوم،  ادبیات  در  آن  تصویری 
از این دیدگاه که هدف آن ورود به  پارچه‌های صفوی 
این  در  شد.   خواهد  مقدور  است،  اثر  رمزگان  دنیای 
مقاله، توصیف تحولات تاریخی و جغرافیایی و باورهای 
بازتاب آن‌ها  و  بررسی‌های دقیق ساختاری  با  فرهنگی 
خواهد  صورت  صفوی  دوره  هنری  رایج  درسبک‌های 
شمایل  مطالعات  و  رویکرد  این  به  دستیابی  گرفت. 
شناسانه این امکان را فراهم می‌سازد که با استفاده از 
تأثیر  ادبیات و هنر به ویژه نگارگری و  خوانش دوگانه 
آن‌ها بر نقش پارچه‌های صفوی، بستر مناسبی را برای 

مطالعات تاریخ هنر نساجی دوره صفویه فراهم گردد. 

بررسی ریشه‌های تاریخی ـ اجتماعی شخصیت 
داستان لیلی و مجنون در ادبیات عربی و 

فارسی

منابع داستان
در مورد نام مجنون و هویتّ او و داستان عشق‌ورزی 
از  امّا  است.  نقل شده  متناقضی  و  گوناگون  روایات  او، 
مقایسه روایت‌هایی که نقل کرده است چنین بر می‌آید 
و  باشد  داشته  هم  تاریخی  حقیقت  مجنون،  اگر  که 
وی  دربارۀ  کم  دست  نباشد  ساختگی  نیز  او  داستان 
مبالغۀ فراوانی شده است. »امّا آنچه مسلّم است اینکه در 
العرب در دوره مورد نظر تعدادی از شاعران به  جزیرة 
مجنون ملقّب بوده‌اند و این لقب دامنۀ معنایی گسترده‌ای 
اشعار  کنندۀ  گردآوری  که  نیز  والبی  ابوبکر  و  داشته 
مجنون است؛ این مطلب را تأیید کرده است« )اردانی، 

.)45 :1391

محدودۀ زمانی و مکانی داستان
محدودۀ زمانی و مکانی داستان لیلی و مجنون هم به 
به  مربوط  عربی  آثار  »در  است.  نشده  مشخّص  درستی 
مجنون، از دو شخصّیت تاریخی مشهور؛ یعنی عمر )محمد( 
بن عبدالرحمن بن عوف )م 13 هـ. ق( فرزند یکی از صحابه 
پیامبر اسلام و نوفل بن مساحق عامری )م 78 هـ. ق( یاد 
را  لیلی است و نقش میانجی  قبیله  از  )نوفل  شده است. 
دارد. با مجنون ملاقات مي‌کند و در راه رساندن او به ليلي 
مدینه  صدقات  گردآوری  مأمور  وی  مي‌کند.(  هم  تلاش 
است. این دو در داستان لیلی و مجنون در راه جلب رضایت 
تلاش‌های  مجنون  با  دخترشان  ازدواج  برای  لیلی  قبیلۀ 
بی‌حاصلی کرده‌اند. این مطالب ما را به این نتیجه می‌رساند 
که مجنون به احتمال بسیار زیاد حدود سال 80 هجری از 
دنیا رفته است و یا دست کم باید تاریخ زندگی او را بی 
حقیقت  دانست.  محدود  سال‌ها  همین  به  ابهامی  هیچ 
دیگری که همۀ منابع آن را تأیید می‌کنند؛ انتساب مجنون 
به قبیلۀ بنی‌عامر است. این قبیله، تیره‌ای از »هوزان« بوده 
است که در شمال جزیرة العرب می‌زیسته‌اند. محل زندگی 
و رفت و آمد عامریان سرزمین گسترده‌ای بود که از حجاز 
تا نجد را شامل می‌شده است؛ این پهنه، از غرب به دریای 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             2 / 14

http://kimiahonar.ir/article-1-936-fa.html


63

����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������یژوکونولییکرد آوالدین بار ثاغی رثاآ ن درو مجنولیلی  تفسیر نقش

و  )بین مکه  ثقیف  به  از جنوب  یمامه،  به  از شرق  سرخ، 
طائف( می‌پیوست. ضریه نیز که نامش در داستان مجنون 
بوده  مدینه  حاکم  قلمرو  جزء  یاقوت  قول  به  بنا  و  آمده 
است؛ ناحیۀ همجوار عامریان بوده و انگیزۀ آمدن عاملان 
می‌نماید. توجیه‌پذیر  سرزمین  این  به  مدینه  از  را  خراج 

)اردانی 1931: 14(

لیلی و مجنون در زبان فارسی
از قرن چهارم هجری قمری  و مجنون  لیلی  داستان 
ایرانی قرار گرفته و در آثار  ادیبان  مورد توجّه شاعران و 
)م  رودکی  به  منسوب  رباعیّات  درمیان  است؛  آمده  آنان 
923 هـ .ق( در یک رباعی نام لیلی و مجنون ذکر شده و 
این آغاز قرن چهارم است. رابعه بنت کعب قزداری )م نیمه 
قطران  .ق(،  هـ   234 )م  دامغانی  منوچهر  ه.ق(،   4 دوم 
تبریزی )قرن 5 ه.ق(، مسعود سعد سلمان )نیمه دوم قرن 
5 ه.ق(، ناصر خسرو )م184 هـ .ق(، امیر معزی )م 815 هـ 
.ق(، بابا طاهر )اواخرسده 4 ه.ق( در اشعار خود از لیلی و 

مجنون سخن گفته‌اند. 
»در قرن ششم هجری نیز که اوج شهرت این داستان 

است، تقریباً اکثر متون نثر و نظم این قرن به این داستان 
دو  این  نام  بیان‌های مختلف،  و  تعابیر  با  و  کرده  اشارتی 
دلدادۀ بیابانی را در آثار خود آورده‌اند. شواهد نشان می‌دهد 
که داستان لیلی و مجنون در قرن ششم شهرتی به سزا 
داشته و زبانزد عامّ و خاصّ بوده است، به همین سبب هم 
شاه شروان، ابوالمظفراخستان بن منوچهر، که ادب دوست 
این داستان  پرداختن  و  به ساختن  را  نظامی  است؛  بوده 
تشویق کرده است )سجادی، 2731: 222 -602(. از قرن 
و  یافت  شهرت  نظامی  مجنون  و  لیلی  نیز  بعد  به  هفتم 
حدود چهل مثنوی به تقلید او و سیزده مثنوی نیز به زبان 

ترکی سروده شد.
با توجه به اینکه ریشۀ داستان لیلی و مجنون، عربی 
تحلیلی،  مورد  آن  عربی  روایات  با  نظامی  داستان  است، 
مقایسه و تطبیق قرار خواهد گرفت. بدیهی است که قبل 
ارائه مختصری از روایت‌های عربی و روایت  از این عمل، 

نظامی از این داستان اجتناب‌ناپذیر است.

روایت‌های عربی
پیدا  برای  اصلی  روایت  عربی مجموعاً، سه  مآخذ  در 

شدن این داستان، موجود است:
لیلی که هر دو  نام  به  با دختری  ملوّح  بن  1.»قیس 
خانوادۀ  چهارپایان  چرانیدن  هنگام  بوده‌اند،  خردسال 
خویش، آشنا می‌گردد. آندو به هم دل می‌بندند و پس از 
رسیدن به سن بلوغ، خانوادۀ لیلی او را از دید قیس، دور 
نگاه می‌دارند. درپی آن جدایی، عشقی توان‌فرسا و جانکاه 
سراسر وجود قیس را فرا می‌گیرد و شور و غوغایی به پا 

می‌کند و ...
2. قیس و لیلی از یک قبیله و با هم آشنا بوده‌اند و 
برای یکدیگر شعر می‌خواندند و سپس دل در گرو عشق 

هم نهادند و ...
3. قیس و لیلی، هر دو جوانانی بلند بالا و خوش سخن 
و شاعر بوده‌اند. روزی قیس در بیابان از جایی می‌گذشت، 
بود،  میانشان  لیلی هم در  زنان و دختران که  از  گروهی 
نیز  او  بپیوندد،  آن‌ها  به جمع  که  کردند  دعوت  را  قیس 
پذیرفت، سرانجام شتر خود را کشت تا خوراکی برای آن‌ها 
بسازد امّا پس از گفت و شنود ادبی، جوانی دیگر پیدا شد 
و به جمع آنان پیوست. زنان و دختران از جمله لیلی قیس 
را رها کردند و به آن جوان روی آوردند. این کار برای قیس 
بسیار گران آمد. البته اندکی بعد، لیلی نیز عشق خود به 
قیس را بر زبان آورد. به دنبال این رویداد، آوازۀ عشق آن 

دو بر سر زبان‌ها افتاد و ...
به هر حال لیلی و مجنون و داستان پرشور آنان، وجود 
خارجی داشته یا نداشته باشد، از ارزش گزارش‌ها و اشعار 
و روایت‌هایی که به مجنون نسبت داده‌اند، نمی‌کاهد، چرا 
که این اشعار، در ادب پارسی و ترکی، پایگاهی بس والا 

یافته‌اند )اردانی، 1931: 74(.

روایت نظامی
»در اواسط قرن پنجم هجری، بادیه نشینان حجاز به 
ناصر خسرو ویرانه‌های قلعه‌ای را در حوالی طائف نشان 
دادند که محل زندگی لیلی بود و او در سفرنامه خود 
است.  عجیب  غایت  به  داستانی  آنان  داستان  نوشت: 
که  آمد  باعث  شگفت،  داستان  این  انتشار  و  شهرت 
اخستان بن‌ منوچهر از نظامی بخواهد که آن داستان را 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             3 / 14

http://kimiahonar.ir/article-1-936-fa.html


64

������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ فصلنـامۀ علمی پژوهشی                   سال ششم، شمارۀ 22، بهار 1396

به نظم در آورد ) احمدنژاد، 1372: 31(. براي داستان 
تاريخي  زمان  نتوان  تحقيق  به  شايد  مجنون  و  ليلي 
تعيين کرد. هر چند معلوم است، قصه‌ای است مربوط به 
عشق و دلدادگی که ريشه در پيش از ظهور اسلام دارد 
که درعصر امویان، صورتي آرماني و مثالي يافته است. 
»طرح کلی این داستان در روایت نظامی که 4700 بیت 
برای آن سروده است، چنین است که بین کودکی به نام 
مکتب،  در  او  همسال  دختر  لیلی،  و  بنی‌عامر  قیس‌بن 
عشقی آغاز می‌شود و غیرت و تعصّب عربی در سر راه 
این عشق پرشور معصوم، مانع‌ها پدید می‌آورد. لیلی به 
از  که  قیس  و  می‌رود  سلام  ابن  نام  به  شوهری  خانۀ 
مداخلۀ پدر و از وساطت نوفل، بهره‌ای نمی‌یابد، مجنون 
جانوران  با  و  می‌گذارد  بیابان  به  سر  و  می‌شود  واقعی 
صحرا انس می‌گیرد. نه خبر وفات پدر و مادر که دور از 
او و در غم او می‌میرند، او را از شیدایی باز می‌آورد و نه 
مرگ ابن سلام، او را به وصال و کام می‌رساند. در این 
میان لیلی نیز ناکام می‌میرد و مجنون هم وقتی بر سر 
تربت او می‌رود جان می‌دهد. نظامی صحنه‌های داستان 
را آنچنان جاندار و گویا رسم کرده است که خوانندۀ خود 
را بی‌اختیار همراه قهرمانان داستان، پیش می‌برد. نظامی 
خود نیز صحنه‌هایی بر اصل عربی این داستان، افزوده 
است. از جملۀ صحنه‌های افزوده شده عبارتند از: رفتن 
مادر مجنون،  و دیدن  بوستان  و  بهار  تماشای  به  لیلی 
آشنا شدن و دیدار سلام بغدادی با مجنون، وفات یافتن 
ابن سلام، شوهر لیلی و ... که هیچ یک از این صحنه‌ها 
در دیوان مجنون و گزارش‌های روایتی پراکنده از این 
داستان به چشم نمی‌خورد )غلامرضایی، 1370: 233 : 
و  استطراد  آن  اینکه  بر  نظامی علاوه  روایت  226(. در 
پراکندگی و نپختگی و نارسایی منطقی نظم داستان که 
در روایت‌های عربی داستان دیده می‌شود وجود ندارد، 
روح فرهنگ و ادب پارسی و ویژگی‌های تمدن و فرهنگ 
ایرانی، در جای جای داستان، لیلی و مجنون چشم‌گیر 
است. رفتار شخصّیت‌های داستان به رفتار کسانی که در 
بیابان تربیت یافته و از آموزش و پرورش شهرنشینی به 
دیدار  صحنه  او  دارد.  شباهت  کمتر  باشند،  مانده  دور 
مجنون و لیلی را در بوستان در فصل بهار تصویر می‌کند 
و  آوازخوان  پرندگان  و  گیاهان  و  گل‌ها  توصیف  به  و 

بوستان،  این  که  گویی  می‌پردازد.   ... و  عاشق  بلبلان 
بخشی از محیط بیابانی عرب نیست بلکه بهشت خداوند 
بر روی زمین است. دیگر شعرای فارسی زبان به شیوه 
آنان  از  برخی  کرده‌اند؛  اشاره  داستان  این  به  دیگری 
مضامین دیگری بر داستان افزوده‌اند و یا حوادث فرعی 
داستان را به ابتکار خود تغییر داده و به گونه متفاوتی 
بیان کرده‌اند و به ذکر حوادثی پرداخته‌اند که در هیچ 
‌یک از روایات قبلی داستان گفته نشده ‌است. برخی از 
این حکایات حتی با اصل داستان نظامی نیز در تناقض 
است. برای نمونه ـ عطار، مولوی و وحشی بافقی همگی 
از روی نا زیبای لیلی در اشعار جامی، بر خلاف روایات 

پیش از خود خبر می‌دهند.
 

ادبیات در دوره صفوی
صفویان دودمانی شیعه بودند که درسال‌های 907 تا 
1135 هجری بر ایران فرمانروایی کردند. در دورة صفوی 
هنر  و  فرهنگ  مطالعات  روند  در  مهمی  نقش  مذهب 
خوبی  به  دینی  مفاهیم  و  هنر  بین  ارتباط  و  داشت 
پایه‌گذاری شده بود. اما ادبیات از این توجه بهره چندانی 
نبرد و از رشد و آفرینش، کمی دور ماند. »نتیجه سیاست 
تعصب‌آمیز مذهبی شاه اسماعیل و جانشینانش آن بود 
و  مثنوی‌ساز  و  غزل‌سرا  ذوق  خوش  گویندگان  که 
داستان‌پرداز که در ایران بودند از دربارها دوری جستند 
و یا برای اشاعه به دربارهای مشوق عثمانی و تیموری ـ 
هند روی آورند« )صفا، 1353: 94(. در میان هنرهای 
مورد توجه، کتاب‌آرایی، نگارگری و نساجی بسیار مورد 
توجه صفویان قرار داشتند. به طوری که طیف وسیعی از 
کتب ادبی و اشعار قدما بازنوشت و تصویرسازی شد. از 
در  بار  چندین  که  نظامی  از خمسة  نسخه‌هایی  جمله 
دورة صفوی بازنویسی و تصویرسازی شد. گفته می‌شود 
از آثار نظامی حتی یک مثنوی از خمسة او که در دورة 
است.  نشده  دیده  باشد  آمده  در  نسخ  به  شاعر  حیات 
به  مربوط  خمسة  نسخه  معتبرترین  و  قدیمی‌ترین 
کتابخانه پاریس است و در سال ۷۶۳ هجری نوشته شده 
است. نسخ خمسه نظامی، هر قدر از زمان نظامی دور 
شده است، در ابیات و ضبط کلمات با هم اختلاف زیادی 
پیدا کرده‌اند. ده نسخه خطی از خمسه نظامی شناسایی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             4 / 14

http://kimiahonar.ir/article-1-936-fa.html


65

����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������یژوکونولییکرد آوالدین بار ثاغی رثاآ ن درو مجنولیلی  تفسیر نقش

شده است که چهار نسخه از قرن هشتم و بقیه از قرن 
نسخ  اختلاف  شاید دلایل  و دهم هجری هستند.  نهم 
خمسه را بتوان به کاتبانی نسبت داد که در حین نوشتار 
ناتوانی در خواندن  یا  متن به دلیل عدم دانش ادبی و 
متون پیش از خود و یا از رواج افتادن بعضی از واژگان 
ادبی تغییراتی را در متن بوجود آورده باشند و یا حتی 
این گونه قضاوت کرد که سلیقه حامیان هنر  می‌توان 
بوده  دخیل  داستان  روند  در  نگارگری  و  خوشنویسی 
به  تاریخ کتابت نسخه هر قدر  به طور یقین  اما  است. 

عصر شاعر نزدیک باشد ارزش آن بیشتر است. 

نقوش پارچه‌های صفوی
اصولاً در فرهنگ پیش از اسلام در ایران و حتی دوره 
اسلامی، هنرمندان به ندرت نشان و اثری که در آن به 
معرفی و موجودیت خود اشاره کرده باشند، دیده شده 
این خصیصه  بر  با تکیه  نیز  است. ویژگی هنر اسلامی 
فردیت در میان هنرهای ایرانی را نادیده می‌انگارد. این 
ویژگی در میان هنرمندان بافنده نیز مشاهده می‌شود. 
ترکیب  و  پیچیده  بافت‌های  نقوش،  از  ماهرانه  استفاده 
رنگ‌ها در پارچه‌ها، ایرانیان را قادر ساخت، منسوجاتی 
فردی  به  منحصر  تنوع  و  ویژگی  از  که  کنند  تولید 
برخوردار باشند. این هنر صنعت در دوره صفوی به چنان 
اوج شهرتی رسید که در روزگار خود خواستاران زیادی 
از گوشه و کنار جهان پیدا کرد. آنچه پارچه‌های صفوی 
تنوع  تاریخی متمایز می‌سازد، وجود  از دیگر دوران  را 
نقوش گل و گیاه و تصاویری به سبک مکاتب نگارگری 
و  بافنده  نام  دوره،  این  موجود  آثار  از  بعضی  در  است. 
طبقه‌بندی  در  که  شد  اضافه  پارچه‌ها  متن  به  طراح 
تاریخی پارچه‌ها نقش ارزشمندی ایفا می‌کنند. اگر چه 
کتاب‌آرایی مکاتب صفوی از مکتب هرات تأثیر گرفت، 
اما تأثیر مشهود این مکتب بر نقوش پارچه‌های صفوی 
دورة  خصوصاً  اصفهان،  به  پایتختی  انتقال  دوره  در  را 
انتقال  از  پس  یافت.  می‌توان  عباس‌کبیر  شاه  حکومت 
ابداع  نگارگری  متفاوتی در  اصفهان، سبک  به  پایتخت 
شد که تأثیری در نقش پارچه‌های بافت اصفهان نداشت، 
در  زمان  آن  در  که  آنچه  به  پارچه  بافندگان  که  زیرا 
حیطه نگارگری در اصفهان رخ می‌نمود توجه نداشتند. 

»آنان پارچه‌هایی با موضوع داستان‌های ادبی به همراه 
و  بوستان  و  باغ  در  گیاه  و گل،  نقوشی چون حیوانات 
در  به تصویر  را  تأثیر مکتب تبریز  ریزه‌کاری‌های تحت 
می‌آوردند. نسبت‌ها، طرز قرارگیری و جزییات پیکره‌های 
انسانی، حیوانی و پرندگانی که توسط هنرمندان دربار 
این گونه  قاعده‌مند در  به صورتی  بودند  استفاده  مورد 
پارچه‌های فاخر بکار برده می‌شد و معمولاً روی زمینه‌ای 
تک‌رنگ، خالی از نوشته و اغلب در مناظر طبیعی نقش 
می‌شدند. جالب است بدانیم که طراحان به جای آن که 
بر روی پارچه‌ها، نشانه‌های دودمان سلطنتی صفوی را 
نقش کنند، در تزیین ازافسانه‌ها و ادبیات ایران، مانند: 
روی  بر  گرفته‌اند.  الهام  نظامی  خمسه  و  شاهنامه 
بردارنده  در  عمودی  طرح‌های  دوره،  آن  پارچه‌های 
معروف  داستان‌های  گونه  این  از  صحنه‌هایی  و  اشکال 
هستند؛ مانند: عاشقان تیره‌بخت، یعنی لیلی و مجنون، 
وسوسه  برای  زلیخا  ناکامی  شیرین،  و  خسرو  ملاقات 
یوسف که بر آن‌ها نقش شده‌اند« )بیکر، 1385 :127(. 
به  هم  که  بودند  صفوی  دورة  در  نام‌آوری  هنرمندان 
پارچه  نقش  و  بافت  به  هم  و  می‌پرداختند  نگارگری 
مبادرت می‌ورزیدند. در این دوره است که با نام طراحان 
ایران،  هنربافندگی  تاریخ  در  بار  نخستین  برای  پارچه 
روبرو می‌شویم. از این دوره نام حدود دوازده نفر بر روی 
پارچه‌های فاخر، به عنوان بافنده به چشم می‌خورد، که 
به  معروف  یزدی  علی  غیاث‌الدین  آنان،  همه  سرآمد 
غیاث‌الدین نقش‌بند است، هنرمند نام‌آوری که سرآمد 
روزگار صفوی در عرصه هنر بافندگی بود و داستان لیلی 
آورد.  در  تصویر  به  پارچه  روی  بر  را  نظامی  مجنون  و 
از طرح و  »تغییرات و جابجایی‌ها در زمینه سنت اعم 
اندیشه یا موضوع، مقارن با ظهور هنرمندان بزرگ و به 
واسطه قدرت شخصیت ایشان در نگارگری، خصوصاً در 
ارتباط با مکتب هرات و تبریز با ظهور و حضور هنرمند 
بلندآوازه‌ای چون بهزاد بیش‌ازپیش موضوعیت و مصداق 
پیداکرد« )عبدی، 1390 :136( به نظر می‌رسد، حضور 
موضوعاتی مانند: عشاق، زندگی اشراف در اقامتگاه‌ها و 
باغ و گل گشت بر روی پارچه‌های صفوی، نگارگر را از 
بند وابستگی به نگارش رها نموده و هنرش منزلتی والا 
بدست آورده و به مقامی نایل گشته که طراحی پارچه را 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             5 / 14

http://kimiahonar.ir/article-1-936-fa.html


66

������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ فصلنـامۀ علمی پژوهشی                   سال ششم، شمارۀ 22، بهار 1396

به زیر نفوذ خود کشانده است. »مجموعه زیبایی از این 
گونه پارچه‌ها در قصر روزنبرگ کوپنهاگ وجود دارد که 
آنجا  به  میلادی، سفیران  قرن 11هجری/ 17  آغاز  در 
برده بودند. از میان آن‌ها قطعه‌ای با تکرار بی‌پایان نقش 
از هر سو، صحنه اندوه‌بار لیلی و مجنون را نشان می‌دهد 
که به گفته بازل گری برخی از ایرانیان از روی فراموشی 
و بدون توجه به رقتی که از ملاقات دو دلداده در صحرا 
به  اینک مجنون  ناشی می‌شود و  از مبارزه بسیار  پس 
علت از دست دادن مشاعر خود قادر نیست از آن لذت 
ببرد، به تن می‌کنند. البته همگان با این داستان آشنایی 
داشتند و با پوشیدن جامه‌هایی که از این گونه پارچه‌ها 
مربوط  قهرمانی  عصر  با  را  خود  بود،  شده  دوخته 
می‌ساختند که بسیار از عصر واقعی خودشان دلپذیرتر 
بود« )گری، 1354: 160(. ناکامی در عشق به صورت 
استمرار در میان داستان‌های ادبی ایران دیده می‌شود. 
با  عارفانه  اندیشه‌ای  و  اشرافی  آرمانی  زندگی  تلفیق 
احتیاط و خویشتن‌داری هنرمندان صفوی همراه بود که 

به بازنمایی تصویری از آن در هنرشان می‌پرداختند. 

توصیف تصویر لیلی و مجنون در بافته‌های 
غیا‌ثالدین

خوش  شاعری  توانا،  نقاش  نقش‌بند  غیاث‌الدین 
به سفارش شاه  بود. که  بافنده‌ای چیره‌دست  و  قریحه 
عباس و سایربزرگان آن دوران به بافت پارچه‌های نفیس 
مبادرت می‌ورزید. خواجه‌غیاث‌الدین معاصر شاه‌عباس و 
از نوادگان مولانا کمال، خطاط مشهور به عصار بوده که 
ذوق هنری خود را از او به ارث برده بود. »صادقی بیک 
افشار در مجمع‌الخواص نامی از غیاث نقش‌بند برده، او را 
از اهل شیراز و از اولاد سعدی معرفی می‌نماید. مؤلف 
جامع مفیدی در مورد او می‌نویسد: هنرهای زیادی دارد، 
اولاً در فن نقش‌بندی و شعربافی می‌توان، نادر دوران و 
فرید زمانش خواند. شاهان و شاهزادگان ایران و توران 
و  نیرومندی  و  چابکی  در  طالبند.  را  اختراعش  کالای 
کمان‌گیری نظیر ندارد و با این حال کم آزار و مهربان 
است. شیوه طراحی و نقش‌بندی غیاث از طرح‌های قرن 
دهم یعنی دورة اول سلطنت صفویان اقتباس شده است. 
به گواهی آثار باز مانده او در ایجاد طرح‌های گوناگون و 

نقل آن‌ها بر روی پارچه مهارت‌های به سزایی داشته و 
در این رشته در ایران بی نظیر بوده و کسی به پای او 
مدت‌ها  از  پس  وی   )7 )ذکاء،1341:  است«  نرسیده 
زندگی در اصفهان و اداره کارخانه‌های زری و مخمل‌بافی 
چنین  کرد.  مراجعت  یزد  خود،  زادوبوم  به  عباس  شاه 
انزوا  به زهد و  اواخر عمر خود  پیداست که خواجه در 
گراییده و به سرودن اشعاری که اندکی بوی تصوف از 
آن‌ها استشمام می‌شد، پرداخته است. تنها هشت قطعه 
پارچه ازغیاث‌الدین شناسایی شده است که در موزه‌های 
با  آن‌ها  از  قطعه  دو  نگهداری می‌شوند.  و جهان  ایران 
نقشی از لیلی و مجنون هستند. گویی داستان عاشقانه 
را که در عین حال  استاد  این  نظامی،  و مجنون  لیلی 
بافنده و طراح بود، سخت مجذوب خود کرده  شاعر و 
بود. یکی از این دو قطعه مخمل سرخ رنگی است که در 
تاریخ  و  می‌شود  نگهداری  کُلکیان  خصوصی  مجموعه 
مشخصی ندارد، اما بنابر شواهد محل بافت آن اصفهان 
یا به اصطلاح سنتی، واگیره آن به  اندازه راپرت  است. 
زری  دیگر  قطعه  است.  سانتی‌متر   32/2 در   65 ابعاد 
اطلس گلابتون با متن مشکی است که در موزة هنر و 
تاریخ بروکسل و اندازه راپرت آن 85 در 23/5 سانتی‌متر 
است. این نمونه نیز بنا بر شواهد در اصفهان بافته شده 
است. عناصر مشترکی در این آثار وجود دارد؛ به طوری 
انواع  لیلی و مجنون حضور دارند.  که در هر دو قطعه 
اثر، دیده می‌شوند.  اهلی و وحشی در هر دو  حیوانات 
بیابان‌های  نماینده  تنها  قطعه،  دو  هر  در  شتر  حضور 
سرزمین‌های عربی است که آن هم بر گرفته از سنت 
نقش‌اندازی بر روی ظروف فلزی از دورة ساسانی است. 
تنها  و  ندارد  اثر وجود  و فضای داخلی در دو  معماری 
کجاوه حامل لیلی فضای محصور در این آثار است. در هر 
دو قطعه لیلی از میان کجاوه نظاره‌گر وضعیت مجنون 
است »نمایش از پشت پنجره و بالاخانه معنی تازه‌ای در 
یافت.«  راه  ایران  نقاشی  به  از دوره جلایر  بود که  فضا 
)تجویدی، 1375: 73( مکتب دورة جلایر به موضوعات 
تغزلی و عرفانی و عاشقانه توجه ویژه‌ای داشت و برای 
راه  نگارگری  به  این مکتب  از  بار تصویر مجنون  اولین 
تنی  با  برهنه  نیمه  پارچه مجنون  قطعه  این  در  یافت. 
رنجور و بدون پوشش سر به سبک نقاشی‌های میرک، در 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             6 / 14

http://kimiahonar.ir/article-1-936-fa.html


67

����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������یژوکونولییکرد آوالدین بار ثاغی رثاآ ن درو مجنولیلی  تفسیر نقش

رنگ‌ها  است.  الفت گرفته  با جانوران  و  نشسته  کناری 
شیوه  به  غیاث‌الدین  قطعه  دو  هر  در  و  هستند  تخت 
قلم‌کاری و دورگیری از سبک رضا عباسی با ظرافت و 
استادی هر چه تمام‌تر به حجم‌نمایی و نمایش چین و 
چروک لباس‌ها پرداخته است. برای تزیین بیشتر و پر 
کردن زمینه خالی متن پارچه، بوته‌های گل و درختچه‌ها 
به مکتب تبریز شباهت دارند. هیچ تحرکی از جانب لیلی 
و  در سکون  می‌رسد  نظر  به  نمی‌شود  دیده  مجنون  و 
و  حرکت  در  حیوانات  مقابل،  در  اما  دارند  قرار  خلسه 

جنبش هستند.
قطعه پارچه مخمل سرخ رنگ )تصویر شماره1( به 
مجموعه کُلکیان تعلق دارد. با توجه به نقوش و ذکر نام 
غیاث بر متن آن، از قطعه دیگر قدیمی‌تراست. آن طور 
فعالیت‌اش در  آغاز  است، در سال‌های  روایت شده  که 
اصفهان نام خود را با عنوان غیاث در میان نقوش پارچه 
با گذشت زمان رقم عمل  به تدریج  و  طراحی می‌کرد 
غیاث را بر پارچه‌ها نهاد. او در این قطعه بر کجاوه نام 
سال‌های  در  است.  داده  قرار  شمسه‌ای  در  را  غیاث 
فعالیت‌اش، خود را غیاث‌الدین نقش‌بند نیز معرفی کرده 
است. در متن پارچه، مجنون با تنی رنجور از ریاضت در 
افکار  در  غرق  و  است  نشسته  زمین  بر  حیوانات  میان 

خویش است. لیلی بر کجاوه‌ای که شتری آن را حمل 
می‌کند، به دیدار مجنون آمده است. پارچه زیر کجاوه 
خشک و بدون چین و شکن تصویر شده است،  لیلی 
لباس و سرپوشی به سبک زنان مکتب تبریز بر تن دارد. 
حضورش تأثیری بر مجنون ندارد زیرا مجنون غرق در 
تفکر است و گویی در این عالم نیست. رفتار و وقار لیلی 
به شخصیت‌های نگاره‌ای صفوی شباهت دارد. زمینه اثر 
همراه  به  دارند  درشتی  برگ‌های  که  درختچه‌هایی  با 
گل‌های شاه‌عباسی پرُشده است. حضور پرنده‌ای نشسته 

برآن‌ها بازگو کننده درختی در باغ رویایی است. 
تصویر شماره 2 زری اطلس گلابتون با متن مشکی 
است که در موزه هنر و تاریخ بروکسل نگهداری می‌شود. 
این پارچه با زمینه ساتین و ریزه‌کاری‌های جناغی بافته 
و در آن از الیاف فلزی استفاده شده است. تاریخ بافت آن 
به اواخر سدة دهم و اوایل سدة یازدهم می‌رسد. در این 
روایت، مجنون هوشیارتر از نمونه قبلی در حال نوازش 
به  را  نام غیاث  پناه آورده است.  او  به  آهویی است که 
صورت عمل غیاث بر کجاوه با سه شمسه تزیین کرده و 
رقمش را در شمسه میانی قرار داده است. غیاث با تأکید 
بر اینکه عمل بافت توسط او انجام پذیرفته، غرور حاصل 
از نقش منحصر بفردش را بازگو کرده است. در مقایسه 

http:/digitalcommons.unl.edu تصویر1. پارچه مخمل در مجموعه کُلکیان

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             7 / 14

http://kimiahonar.ir/article-1-936-fa.html


68

������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ فصلنـامۀ علمی پژوهشی                   سال ششم، شمارۀ 22، بهار 1396

با نمونه قبلی این اثر دارای هماهنگی و توازن بیشتری 
است. تصویر مجنون آن بخشی از داستان است که رها 
گشتن آهو از دام صیاد و رستن از مرگ به کمک مجنون 
را نشان می‌دهد. بر خلاف نمونه قبلی که در آنجا مجنون 
هوش و حواس درستی نداشت در اینجا نسبت به حضور 
لیلی آگاه است. با تنی رنجور آهویی را در آغوش گرفته 
و آهوی دیگری در همان نزدیکی در جست و خیز است. 
گوزن بزرگ که بسیار طبیعی و زیبا تصویر شده علی‌رغم 
حرکت شیر به طرفش آرام است و به مسیر حرکت شیر 
می‌نگرد. تصویر مجنون باز هم به شیوه میرک است. نگاه 
لیلی و مجنون به صورت مایل هم دوخته شده است. در 
در  که  می‌شود  دیده  دگمه  لیلی  لباس  روی  بر  اینجا 
نگارگری‌های سبک اصفهان این عنصر تزیینی بر لباس‌ها 
اضافه شده بود. شخصی که افسار شتر حمل کننده لیلی 
را بر عهده دارد، به صورت مانعی در میان لیلی و مجنون 
است. این شخص برای به عقب راندن شتر از پیش روی 
کجاوه حامل لیلی به طرف مجنون، چوبی را به حالت 
ضربه  از  جلوگیری  برای  شتر  و  است  برده  بالا  تهدید 
چوبدستی خود را به عقب کشیده و با دهان باز واکنش 
شخص،  این  حضور  از  منظور  شاید  است.  داده  نشان 
همسر لیلی ابن سلام باشد زیرا ظاهری آراسته دارد و 
ممتاز  مردان  پوشش  رایج  شیوه  به  سربندی  و  لباس 
به  شباهتی  و  شده  نقش  براندامش  اصفهان  مکتب 

شتربانان ندارد. بر روی قبای او نیز دگمه دیده می‌شود. 
وی برای سهولت حرکت در بوستان دامن قبای خود را 
جمع کرده است و در شال کمرش فرو کرده است. در 
که  بود  تبریز  آن  از  پس  و  هرات  مکتب  نگاره‌های 
فعالیت‌های غیر رسمی و عادی اشخاص به تصویر درآمد. 
محمل و تزیینات شتر زیباتر از نمونه قبل است و پارچه 
زیر کجاوه باحرکت شتر به پیچ و تاب افتاده است. همه 

جزییات کامل و بدون نقص به تصویر در آمده‌اند.

تحلیل تصویر لیلی و مجنون در بافته‌های 
غیا‌ثالدین

آگاهی از نیت و قصد هنرمند در بوجود آورده این 
نقوش بر پارچه‌ها، تا حدی با احتمالات قابل قبولی روبرو 
انتخاب داستان  نظامی در  تأثیر  نظر می‌رسد  به  است. 
توسط غیاث امری اتفاقی نباشد. سرودن اشعاری عارفانه 
تصوف  بوی  که  یزد  به  مراجعتش  سال‌های  در  او  از 
با  جوانی  روزگار  از  او  که  دارد  این  از  سخن  می‌دهد، 
چنین اندیشه‌ای، آثارش را به تصویر و نقش در می‌آورده 
و عشق عذرا از میان اشعار نظامی در مورد این دو دلداده 
روحیه صوفیانه  با  دیگر  میان سروده‌های شعرای  از  را 
و  نظامی  آثار  از  آنچه  »مطابق  می‌دیده.  سازگار  خود 
نوشته‌های دیگران بر می‌آید، نظامی را برادر و یا برادرزاده 
قوامی مطرزی )شاعر سدة ششم هجری که در سرودن 

Museum of fine boston تصویر2. زری اطلس گلابتون موزة بوستون

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             8 / 14

http://kimiahonar.ir/article-1-936-fa.html


69

����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������یژوکونولییکرد آوالدین بار ثاغی رثاآ ن درو مجنولیلی  تفسیر نقش

او  اشعار  در  دانسته‌اند.  داشت(،  مهارت  مصنوع  اشعار 
کلمات مطرز و طراز به تکرار آمده است و این امر احتمال 
قوت می‌بخشد.  به شغل مطرزی  را  او  اشتغال خانواده 
البته حریربافی هم در گنجه آن روز رواج داشت و حریر 
اما در  به شمار می‌آمد.  بهترین محصولات آن شهر  از 
مورد اشتغال نظامی به حریربافی یا مطرزی سندی در 
دست نیست که ایجاد یقین کند. رواج صنعت حریربافی 
ایجاد  در  عاملی  می‌توانسته  نیز  گنجه  در  مطرزی  و 
تصویرهای ذهنی شاعر باشد و سبب تکرار کلماتی چون 
طراز و مطرز در شعر او گردد« )احمدنژاد، 1372: 8( 
شاید یکی دیگر از دلایل انتخاب غیاث‌الدین در گزینش 
لیلی و مجنون نظامی، اشتغال تبار و خانواده نظامی به 
نزدیکی  احساس  او  به  نسبت  که  باشد  پارچه‌بافی  فن 
می‌کرده است و علی رغم اینکه روایات متفاوتی از لیلی 
و مجنون وجود داشته روایت نظامی را پسند کرده و در 
پارچه‌ها به تصویر در آورده است. بعضی از تحولات بافت 
در  داشتند،  خاص  مصارف  که  پارچه‌ها  گونه  این  در 
روزگار پایتختی اصفهان و خصوصاً حکومت شاه عباس 
به وقوع پیوست، حمایت شاه عباس و علاقه‌مندی او به 
هنر پارچه‌بافی در گسترش بافت پارچه‌هایی این چنین 
اقتصادی و اجتماعی این  از طرفی رفاه  تأثیر نبود.  بی 
این  پارچه‌های  سفارش  در  را  شاه  که دست  بود  دوره 
حمایتی  چنین  تحت  می‌گذاشت.  باز  نفیس  چنین 
هنرمندان بافنده به آزادی عمل بیشتری دست یافتند و 
رفاه  و  تاریخی  ادبی،  عرفانی،  استعارات  و  موضوعات 
اشرافی را در نقوش پارچه به تصویر در آوردند. پارچه‌هایی 
و  سلطنتی  خاندان  و  بود  اشرافی  همیشه  گونه  این 
طبقات ممتاز متقاضی آن‌ها بودند و قطعاَ استفاده از آن 
مراسم و آداب خاص را به دنبال داشت، زیرا که هم تهیه 
مواد اولیه آن در دسترس عوام نبود و هم بافت آن ماهر 
و هم حامی پر قدرت و ثروتمندی را می‌طلبید. در هر دو 
قطعه تصویر لیلی در کجاوه‌ای که بر روی شتر قرار دارد 
آن،  اصلی  داستان  بودن  عربی  علی‌رغم  می‌شود.  دیده 
پسند  بوستان‌های  میان  از  لیلی  کجاوه  حامل  شتر 
صفویان، برخلاف بیابان‌های خشک سرزمین حجاز گذر 
و سنت  تبریز  نگارگری مکتب  تأثیر  اینجا  در  می‌کند. 
ترکمنی در ذهنی و حسی بودن تصویر قابل درک است. 

به نظر می‌رسد غیاث از آن مکتب در ایجاد طرح پارچه 
نگارگر  هنرمندان  که  آنجایی  از  و  است  گرفته  تأثیر 
مکتب تبریز سرآمد روزگار خود بودند، همه خصوصیات 
بنام  نگارگران  از  فرد هر یک  به  ویژگی‌های منحصر  و 
مکتب تبریز، غیاث‌الدین را تحت تأثیر خود قرار داده‌اند،  
به طوری که از ویژگی سبکی هر یک از این هنرمندان 
در نقش لیلی و مجنون بر روی پارچه بهره برده است. 
مکتب تبریز واپسین تجربه بزرگ در هنر کتاب نگاری 
ایرانی بود که پس از آن نگارگری از کتاب‌آرایی جدا شد. 
در واقع به نوعی دوران جدیدی در تاریخ نقاشی ایران 
آغاز شد که دیگر مانند گذشته مخاطب درباری نداشت 
بسنده  نگاره‌ها  تک  به سفارش  نقاشی  هنر  متقاضی  و 
می‌کردند. به عبارتی این هنر کمتر از قبل اشرافی بود در 
حقیقت پیوند میان نقاشی و ادبیات از بین رفته بود. در 
موضوعات  تصویر  به  غیاث‌الدین  که  بود  فضایی  چنین 
ادبی بر روی پارچه‌ها پرداخت. او با به تصویر درآوردن 
شیوه استادان مکتب تبریز، شکوه و جلال هنری را که 
دیگر از یاری حامیان پر قدرت بی بهره بود را در تار و 
پود پارچه یادآور شد و شیوه‌های طراحی منحصر بفرد 
عنوان  به  را  تبریز  مکتب  نگارگر  هنرمندان  از  یک  هر 
نشانه و یاد بودی از آن هنرمند در آثارش با ترکیب‌بندی 
موزون به هم پیوند داد. همچنین ابتکارات فنی و نوینی 
بافت  جمله  از  آورد؛  بوجود  پارچه  بافت  عرصه  در  را 
پارچه‌های چند تایی که طرح‌ها را به صورت برجسته از 
زمینه مجزا می‌کرد. غیاث‌الدین از واقع‌گرایی‌های مکتب 
اصفهان هم در پیش‌برد روایت بر تار و پود پارچه کمک 
بسیار  لیلی  کجاوه  حامل  شتر  طراحی  است.  گرفته 
که  است،  جامی  اورنگ  هفت  نگاره  از  واقعگرایانه‌تر 
شیوه  درآورده‌اند.  تصویر  به  محمد  شیخ  و  مظفرعلی 
طراحی مجنون و حیواناتی که لیلی و مجنون را احاطه 
کرده‌اند باز هم نشان از تأثیر میرک بر غیاث دارد. این 
ویژگی‌ها شامل بازی‌های حرکتی جانوران نظیر به عقب 
نگریستن بز، شیوه بازنمایی گرگ، شیر در حال استراحت 
و تصویر ببر، همه در نگاه نخست یادآور هنرنمایی میرک 
هستند؛ اما نسبت به کار میرک کمتر واقع‌گرایانه به نظر 
می‌رسند. میدان و زمینه اثر از گوناگونی و تنوع نقوش 
اثر،  تنگ است، با همه شلوغی و ازدحام نقش در این 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             9 / 14

http://kimiahonar.ir/article-1-936-fa.html


70

������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ فصلنـامۀ علمی پژوهشی                   سال ششم، شمارۀ 22، بهار 1396

غیاث با توان هنر نمایی بالای خود توانسته نگاه بیننده 
را در وهله اول متوجه لیلی و مجنون، سازد تا آن‌ها از 
زمینه پر نقش باز شناسایی شوند. این ویژگی، قدرت و 
نشان  پارچه  بر  نقش  بازنمایی  در  را  او  بالای  تسلط 
می‌دهد که توانسته طرح را متناسب با پارچه، کاربردی 
سازد.علاوه بر تأثیری که سلطان‌محمد بر تصویرسازی 
فضای روایت داستان بر او داشته است، امضای غیاث‌الدین 
به  که  نگاره‌هایی  در  نیست.  او  رقم  به  بی‌شباهت  هم 
میرک مصور منسوب است، سربندهای سفید بر روی سر 
مانند  غیاث،  درآثار  اینکه  ضمن  می‌شود،  دیده  زنان 
در  تصویر  به  مایل  زاویه‌ای  با  سرها  میرک،  نگاره‌های 
آمده‌اند. دراثر دیگری منسوب به میرک با عنوان مجنون 
در بیابان، مجنون عریان با موهای بلند و بدنی استخوانی 
که رنج و ریاضت بدنش را به آن روز درآورده، بر روی 
دیده  آهویی  نوازش  حال  در  و  است  نشسته  زمین 
می‌شود. در پارچه غیاث آهو از آغوش مجنون رهیده و 
در حال جست و خیز است و لیلی چهره‌ای ایرانی دارد. 
بر  تأکیدی  پارچه  زمینه  بر  عباسی  نقش گل‌های شاه 
بافت و دوره پادشاهی شاه عباس است. گل‌های  زمان 
شاه عباسی که در متن پارچه بزرگ‌نمایی شده‌اند، نشان 
این  به  عباس  شاه  توجه  و  علاقه  سلیقه،  به  از حرمت 
نقش است. مانند اثر قبل برگ‌های درختان، بزرگ‌نمایی 
شده‌اند و به بوته بیشتر شبیه‌اند. در نگاره‌های منسوب 
به سلطان محمد او نیز برگ درختان را همین گونه به 
تصویر در آورده است. برگ‌ها به درختان سپیدار تعلق 
دارد که منحصراً در آب و هوای سرزمین ایران می‌رویند 
او  که  را  نظر  این  حیوانات،  تصاویر  واقع‌گرایانه  نقش 
ناتوان در ارایه اندازه نقوش است را رد می‌کند. بر روی  
پرنده‌ای نشسته است  بزرگ درخت سپیدار،  برگ‌های 
که در حال آوازخوانی در این باغ خوش آب و هوا است. 
به جز حیوانات که در چرخش و حرکتی توام با آرامش 
هستند، همه چیز سیال و در سکون است؛ قرار نیست 
دنیای  تمامی  باشد.  داشته  این جا حضور  در  غریبه‌ای 
پیرامون این دو دلداده غرق در این سکوت ازلی‌اند گویی 
غیاث‌الدین مظهر عشق افلاطونی و صوفیانه را به تصویر 

در آورده است.     
در هیچ یک از نگاره‌های خمسة نظامی تصویری از ابن 

سلام همسر لیلی نقش نشده است. تنها در یک نگاره از 
خمسه نظامی که توسط بهزاد در هرات به تصویر در آمده 
سوگ شوی لیلی وجود دارد که آن هم فاقد تصویر ابن 
سلام است. شاید غیاث برای اولین بار به این نوآوری در 
همه   ،1 شماره  پارچه  خلاف  بر  باشد.  پرداخته  نقش 
حیوانات در این پارچه در حال رمیدن هستند. شیر و ببر 
در غرشند و بسیار طبیعی به تصویر درآمده‌اند. به نظر از 
حضور اشخاص تازه وارد به حریمشان ناراضی‌اند. شیر با 
باز و حرکت پر شتاب و ببر در خیزش و حمله و  دهان 
غران اعتراض خود را نشان می‌دهند. گنبدی که بر روی 
کجاوه لیلی است، بی شباهت به کارهای میرزاعلی نیست. 
میرزا علی در به تصویر در آوردن آداب و رسوم، وزندگی 
روزمره استاد بود به طوریکه، از روی آثار وی موضوعات 
اجتماعی در آن دوره را می‌توان باز شناخت. بر روی گنبد 
کجاوه پرنده‌ای نشسته است که یادآور نغمه‌سرایی بلبلان 
در بوستان است. تصویر پرنده نسبت به نمونه قبل ظرافت 
منظومه  این  اشعار  در  خود  که  نظامی  دارد.  بیشتری 
را  آن صحنه‌هایی  اولیه  عربی  داستان  به  نسبت  عاشقانه 
اضافه کرده، بر غیاث تأثیرگذار بوده است. صحنه‌های چون 
رفتن لیلی به تماشای بهار و بوستان و دیدن مادر مجنون، 
در  که   ... و  مجنون  با  بغدادی  دیدار سلام  و  آشنا شدن 
دیوان مجنون و گزارش‌های روایتی پراکنده از این داستان 
به چشم نمی‌خورد، در نقش پارچه‌های غیاث به تصویر در 
آمده است. علاقه صفویان به گل و بوستان و استفاده از 
نقوش گل و گیاه از ویژگی‌های پارچه‌های صفوی است، به 
طوری که هیچ پارچه‌ای از آن دوران را بدون نقش گل و 
تنوع  از  که  پارچه‌ها  این  زمینه  بر  یافت.  نمی‌توان  گیاه 
نقوش گل و گیاهان و درختان سرشاراند، همه به صورت 
قابل شناسایی هستند. گل‌هایی چون  واقعی در طبیعت 
زنبق، شقایق، بنفشه، واقع‌گرایانه در کنار گل شاه‌عباسی با 
ظرافتی چشم‌گیر در متن پارچه قرارگرفته‌اند. تصویر گل 
زنبق و شقایق به کار میرک و میرزاعلی و ترسیم درختچه‌ها 
به کار سلطان محمد در خمسه تهماسبی شباهت دارد. از 
آنجایی که این پارچه‌ها در اصفهان بافته و تهیه شده‌اند 
به  تبریز  پایتختی  انتقال  از  پس  قرن  یک  زمانی  فاصله 
قزوین و از آنجا به اصفهان نتوانسته ارزش نگارگری مکتب 
تبریز را در خاطر غیاث کمرنگ سازد. او ضمن تأثیرپذیری 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                            10 / 14

http://kimiahonar.ir/article-1-936-fa.html


71

����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������یژوکونولییکرد آوالدین بار ثاغی رثاآ ن درو مجنولیلی  تفسیر نقش

بکاربردن  در  تبریز  مکتب  بنام  هنرمندان  یکایک  از 
ویژگی‌های منحصر بفرد هر یک از آنان چنان خلاقیتی از 
خود نشان داده است که گویی خود آن تصاویر را آفریده 
است. غیاث در پارچه دوم، بیش از نمونه قبل با واقع‌گرایی 
بیشتری تجربه و قابلیت خود را به نمایش گذاشته است. 
بر  دیگری  بافندگان  توسط  صفوی  دوره  در  داستان  این 
از  استنادی  قابل  نمونه‌های  که  آمد  در  تصویر  به  پارچه 
آن‌ها وجود دارد. در یکی از نمونه‌های موجود که بافنده آن 
نامشخص است، فرجام و تغییر داستان این دو دلداده با 
انتخاب اشعار جامی در مورد وصل لیلی و مجنون تغییر 
کرده است. اینجاست که به نظر می‌رسد انتخاب فرجام این 

داستان به سلیقه هنرمند صورت گرفته است. 

تسفیر تصویر لیلی و مجنون در بافته‌های 
غیا‌ثالدین

بافته‌هایی با نقوش انسانی از دوران باستان در میان 
پارچه‌های تاریخی ایران همواره رایج بود. نقوش آن‌ها از 
روایات و باورهای اسطوره‌ای گرفته شده بود که با مراسم 
دورة  آثار  میان  در  بود.  هماهنگ  خود  زمان  آیینی 
ساسانی نقوشی از پادشاه یا قهرمانی شکست ناپذیر که 
از سنتی زرتشتی بهره می‌برد، زینت بخش پارچه‌های 
این شخصیت‌های خاص که  آن دوران هستند. تصویر 
اکثراَ شاهان و پهلوانان شامل آن‌ها می‌شد، پر قدرت به 
درخت  از  محافظت  و  پاسداری  حال  در  قرینه  صورت 
رمزی  و  راز  و  جادویی  قدرتی  کننده  بیان  مقدس، 
تمثیلی‌اند. در دوران اسلامی خصوصاً در دورة آل بویه، 
پارچه‌هایی با نقوش و مضامینی ماورایی، عرفانی و دینی 
چون: عروج انسان و مواردی این چنینی که از باورها، 
صورت  به  بود،  شده  گرفته  اسلامی  عرفان  و  دین 
آیینی مورد توجه قرار گرفت.  برای مراسم  پارچه‌هایی 
مورد  در  یافت.  راه  پارچه‌های سلجوقی  به  ویژگی  این 
نمونه‌های  مانند  غیاث‌الدین،  شده  بافته  نمونه‌های 
پیشین، واقع‌گرایی در نقوش انسانی دیده نمی‌شود اما 
ماهیتی روایت‌گرایانه دارند. داستانی عاشقانه که با درکی 
فلسفی نمود پیدا کرد. نکته قابل توجه در این دو قطعه، 
طبیعتی است که اتفاق در آنجا روایت می‌شود. تأثیر و 
تلفیق زندگی آرمانی اشرافی و اندیشه‌های فکری غالب 

به  است.  محسوس  پارچه‌ها  نقش  در  صفوی  مکتب 
و  احتیاط  با  مجنون  و  لیلی  رویارویی  که  طوری 
خویشتن‌داری و تحت تأثیر مکتب فکری هنرمند شکل 
گرفته است. در این داستان )بر خلاف خسرو و شیرین( 
روایت بر پایه تألمات روحی مرد جریان دارد که بیشتر 
مجنون را درگیر خود کرده است زیرا که لیلی از امکانات 
تکاپوی  با وجود  است.  برخوردار  زمان خود  مرفه  زنان 
حیوانات و شخص هدایت کننده شتر، لیلی و مجنون از 
زمان باز مانده‌اند و غیاث‌الدین آن صحنه را در خاطره 
کرده  رها  را  است. مجنون همه چیز  نموده  ثبت  خود 
است. او عاشق رنج بردن و خواری کشیدن و ناله کردن 
است. از نشاط و سبک روحی به دور است و آن را مطابق 
شأن انسانی نمی‌داند و خود آزار است ولی لیلی این گونه 
نمی‌اندیشد و رنجور خودکم بینی مجنون است. چرا که 
می‌داند تا این خود کم‌بینی و حقارت هست، به وصال او 
نخواهد رسید. به گفته سعیدی سیرجانی لیلی پرورده 
مقدمه  را  خاطر  تعلق  و  دلبستگی  که  است  جامعه‌ای 
انحرافی می‌پندارد که نتیجه‌اش سقوط حتمی است و به 
دلالت همین اعتقاد، همه قدرت قبیله مصروف این است 
که آتش و پنبه را از یکدیگر جدا نگه دارند تا با تمهید 
مقدمات گناه، آدمی‌زاده ظلوم و جهول در خسران ابدی 
آنجا  به  خویش  معشوق  دیدار  برای  تنها  لیلی  نیفتد. 
می‌رود، بی آنکه هیچیک از مردم بادیه او را ببینند. شاید 
هم‌زاد  داستان  با  غیاث‌الدین  موضوع  این  تفسیر  در 
پنداری کرده باشد. بر خلاف اکثر داستان‌های دلدادگی، 
و  لیلی  و  نموده  رخ  اسلامی  سرزمینی  در  روایت  این 
ابن‌سلام  لیلی  مسلمانند. حضور همسر  دو  هر  مجنون 
تلقی  نوعی معرف طرز  به  آثار قبلی  از  برداشتی  بدون 
است.  پرداخته  آن  به  غیاث‌الدین  که  است  احساسی 
غیاث‌الدین جدال میان عشق و آداب و رسوم را از ورای 
با  تصویری  و  شفاهی  و  مکتوب  روایات  تمامی  تلفیق 
کمک تخیل‌اش، آفریده‌ است و تکه‌پاره‌هایی را تبدیل به 
یک روایت تصویری منسجم و واحد و با ارزش کرده‌است. 
ممکن است کشف و تفسیر ارزش‌های نمادین داستان 
لیلی و مجنون بر غیاث‌الدین ناشناخته باشد، اما پیوندی 
که وی با خلق تصویرش برقرار نموده کاملًا برگرفته از 
نگارگری‌های  شناسایی  و  دقت  با  است.  درونی  حسی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                            11 / 14

http://kimiahonar.ir/article-1-936-fa.html


72

������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ فصلنـامۀ علمی پژوهشی                   سال ششم، شمارۀ 22، بهار 1396

از  که  می‌شویم  موضوع  این  متوجه  نظامی  خمسه 
ابن‌سلام هیچ تصویری موجود نیست، این گونه برداشت 
می‌شود که حضور این شخص از دیدگاه آیکونوگرافی به 
آن  فکری  دیدگاه  در  جدیدی  موضوعی  معرفی  منزله 
زمان است. هنرمند بر خلاف دیگر نقاشی‌های دلدادگان 
که فضایی آرمانی و عرفانی را در نظر داشته‌اند، دلبستگی 
از  جلوگیری  برای  و  دانسته  زمینی  را  مجنون  و  لیلی 

گناه، شخصی را مانع قرار داده است. 

سخن آخر
نقوش تصویری در پارچه صفوی با موضوع لیلی و 
مورد  نوشتار  این  در  آیکونولوژی  منظر  از  مجنون، 
ارتباط  این  در  گرفت.  قرار  تفسیر  و  تحلیل  توصیف، 
با مضمون  پارچه  نگارگری، نقش  قراردادهای تصویری 
مشابه، جهان‌بینی و فرهنگ غالب بر غیاث مورد بررسی 
واقع شد. با این رویکرد از منظر پانوفسکی روابط متقابل 
اثر و ارتباط آن با، ادبیات، فلسفه، مذهب و جامعه مورد 
با  وارتباط مستقیم  اثر  قرارگرفت. شکل گیری  بررسی 
بستر  و  اجتماعی  شرایط  و  دوره  همان  در  نگارگری 
فرهنگی زمانه‌ای که اثر در آن خلق شده است، ما را با 
تحلیلی جامعه‌شناسی روبرو می‌سازد که نخست پس از 
توصیف روایت و مرور پس زمینه‌های تاریخی، اجتماعی 
این  شرایط سرودن  مجنون،  و  لیلی  روایت  فرهنگی  و 
مثنوی عاشقانه توسط نظامی را نیز آشکار می‌سازد. از 
آنجایی که نقوش پارچه‌های بافت غیاث با این مضمون 
تبریز شباهت  مکتب  در  دوره صفوی  نگارگری‌های  به 
داشتند، لازم بود قرار دادهای حاکم بر تصویر که از فهم 
سنت رایج در دوره صفویان نشاتُ می‌گرفت مورد بررسی 
این گونه  تاب عوامل فرهنگی در پسند  باز  قرار گیرد. 
نقوش بر لباس صفویان تنها از راه شناخت قواعد درونی 
که  گونه  همان  شد.  مقدور  صفوی،  دوران  بر  حاکم 
پانوفسکی عقیده دارد، مولفه‌ها در معنایی فراتر از آن 
چیزی که دارند، دیده می‌شوند. بنابر این نقوش انسانی 
و روایی بر پارچه‌های صفوی، شیوه‌هایی از آزمون انسان 
در  را  ازلی  عشق  به  رسیدن  و  نفسانی  هوای  برابر  در 

معنای ثانوی به همراه دارد.  
تهماسبی  خمسة  نسخه  تهیه  در  اینکه  علی‌رغم 

هنرمندان بنامی به تصویرسازی پرداخته‌اند اما همه این 
ایدئولوژی  یک  پایه  بر  را  خود  شیوه‌های  هنرمندان 
مشترک آفریده‌اند که در کل بیانگر تمایزشان از دیگر 
مکاتب هنری است. اینکه غیاث‌الدین عامدانه و یا غیر 
عامدانه این موضوع را انتخاب کرده را به یقین نمی‌توان 
اظهار نمود. از جهتی او هنرمندی کامل است که بدیهه 
سراست و با اشعار شعرای پیش از خود آشنایی دارد و او 
را از اولاد سعدی نیز می‌دانند و از جهتی دیگر قادر است 
هر نقشی را بر پارچه ببافد. نزدیکی پیشه‌اش با نظامی و 
خاندانش در انتخاب داستان لیلی و مجنون را نمی‌توان 
نادیده گرفت. اوج شهرت و فعالیتش در اصفهان را به 
رفاه گذرانده و اداره کننده کارخانه‌های زری و مخمل 
شدن  سپری  از  پس  اما  است.  بوده  عباس  شاه  بافی 
روزگار جوانی به یزد مراجعت کرده است. در سال‌های 
پایانی زندگیش به سرودن اشعاری به تصوف روی آورده 
است. نیت و قصد این هنرمند در بوجود آورده تصویر 
لیلی و مجنون بر پارچه‌ها احتمالاً دلیلی بر اعتقاد او به 
عباس  شاه  دورة  در  اینکه  ضمن  است.  عذری  عشق 
عرفای بزرگی در دربار بودند که ممکن است حضورشان 
بر او تأثیرگذار بوده باشد. از طرفی این هنرمند در ارایه 
رقمش در متن پارچه‌ها به نوعی برتری خود را به نمایش 
گذاشته است که با عمل هنرمندان پیشین منافات دارد. 
به نظر می‌رسد غرور او را موعوب خود ساخته بوده است. 
با وجود اینکه پارچه شماره 1 قبل از پارچه دوم تهیه و 
به ثمر رسیده است، هر چند ممکن است، به تصویر در 
آمدن نقوش در آن خام به نظر برسد، اما از ارزش هنری 
که  گرفت  نتیجه  می‌توان  حتی  نمی‌شود.  کاسته  آن 
غیاث در اثر اول خود بیشتر جنبه احتیاط را در سلوک 
اخلاقی زمانه‌اش رعایت نموده است. به‌طوری که استفاده 
او را در خصوص عشقی  اندیشه  از عناصر تجرید شده 
عرفانی و غیر زمینی بیشتر القا می‌کند. در پارچه دوم 
و  داشته  تأثیر  هنرمند  بر  اصفهان  مکتب  واقع‌گرایی 
است.  برخوردار  حرکت  و  سکون  بخش  دو  از  تصویر 
شخصی که شوی لیلی نامیده شد و حیوانات در حرکتند 
دارند.  قرار  سکون  در  و  بی‌حرکت  مجنون  و  لیلی  و 
تماشاگر در مواجهه با این تصویر، با فضایی دوگانه روبرو 
می‌شود. شناسایی ارزش‌های مستتر در این روایت و باز 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                            12 / 14

http://kimiahonar.ir/article-1-936-fa.html


73

����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������یژوکونولییکرد آوالدین بار ثاغی رثاآ ن درو مجنولیلی  تفسیر نقش

آفرینی آن در شکل استحاله یافته دیگر، به روش‌های 
اندیشه ملتی متکی است که در مذهب و سبک فلسفی 

در روزگار خود سرآمد بوده‌اند.    

کتابنامه
احمدنژاد، کامل. )1372(، تحلیل آثار نظامی گنجوی، تهران: 

شرکت چاپ و انتشارات علمی.
مقالات  گزیده  صفوی،  مطالعات   ،)1385( ماریان.  باروکان، 
داوود  سید  ترجمة  کالسمار،  ژان  نظر  زیر  پاریس،  همایش 

طبایی، تهران: فرهنگستان هنر.
مهناز  ترجمة  اسلامی،  منسوجات   ،)1385( پاتریشیا.  بیکر، 

شایسته‌فر، تهران: انتشارات مؤسسه مطالعات اسلامی.
پاکباز، رویین. )1388(، نقاشی ایران از دیر باز تا امروز، تهران: 

انتشارات زرین و سیمین.
ذکا، یحیی. )1341(، غیاث نقش‌بند، نقاشی توانا، شاعری خوش 

قریحه و بافنده‌ای چیره‌دست، تهران: هنر و مردم.
تجویدی، اکبر. )1375(، نگاهی به هنر نقاشی ایران از آغاز تا 
وزارت  انتشارات  و  چاپ  سازمان  تهران:  هجری،  دهم  قرن 

فرهنگ و ارشاد اسلامی.
ایران، ج4،  ساله  هزار  ده  تاریخ   ،)1377( عبدالعظیم.  رضایی، 

تهران: انتشارات اقبال.  
اسلامی،   دوران  بافی  پارچه  بر  نگاهی   ،)1380( زهره.  روح‌فر، 

تهران: انتشارات سمت.
گنجوی، چ3،  نظامی  مجنون  و  لیلی   ،)1385( برات.  زنجانی، 

تهران: انتشارات دانشگاه تهران.
نثر  و  نظم  تاریخ تحول  صفا، ذبیح‌الله. )1353(، مختصری در 

فارسی، چ8، تهران: انتشارات امیر کبیر.
ششم  قرن  در  مجنون  و  لیلی   ،)1372( ضیاءالدّین.  سجادّی، 
هجری و لیلی و مجنون نظامی، مندرج در مجموعه مقالات 
کنگرۀ بین‌المللی نهمین سده تولدّ نظامی گنجوی)1370(، 
ج2،  به اهتمام منصور ثروت، تهران: انتشارات دانشگاه تبریز.

تهران:  اکبر. )1367(، سیمای دو زن،  سعیدی‌سیرجانی، علی 
نشر نو.

ایران،  در  نگارگری  تاریخ   ،)1375( عبدالمجید.  شریف‌زاده، 
تهران: حوزه هنری. 

گزیده  هرات،  در  سلطنتی  اقامتگاه‌های   ،)1385( مایا.  شوپه، 
ترجمة  کالسمار،  ژان  نظر  زیر  پاریس،  همایش  مقالات 

سیدداوود طبایی، تهران: فرهنگستان هنر.
عبدی، ناهید. )1390(، درآمدی بر آیکونولوژی، تهران: انتشارات 

سخن .
غلامرضایی، محمد. )1370(، داستان‌های غنایی منظوم از آغاز 

شعر دری تا ابتدای قرن هفتم، تهران: انتشارات فردابه.
نگاره‌های  ایرانی، نسخه  نقاشی  استوارت. )1384(،  کری‌ولش، 
عهد صفوی، ترجمة احمدرضا تقاء، تهران: فرهنگستان هنر. 

فیروز  ترجمة  ایران،  نگارگری  به  نگاهی  بازل. )1354(،  گری، 
شیروانلو، تهران: انتشارات توس. 

کفافی، محمدعبدالسلام. )1382(، ادبیات تطبیقی، پژوهش در 
باب نظریه ادبیات و شعر روایی، ترجمة سیدحسین سیّدی، 

مشهد: انتشارات آستان قدس رضوی.
اروین  دیدگاه  از  تصویر  »خوانش   ،)1391( امیر.  نصری، 

پانوفسکی«، فصلنامه کیمیای هنر، ش6.
تحلیلی  شناسی  »پیشینه  بهمن.)1390(،  نامورمطلق، 

آیکونوگرافی از سزار تا امیل مال«، نقد نامه هنر.
بی نام. )1390(، »درآمدی بر نقد شمایل‌شناسی«، نقدنامه هنر.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                            13 / 14

http://kimiahonar.ir/article-1-936-fa.html


 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            14 / 14

http://kimiahonar.ir/article-1-936-fa.html
http://www.tcpdf.org

