
نسبت »خود« و »دیگری« در عصر تجدد، در نمایشنامه »جعفرخان 
از فرنگ برگشته«1 نوشتة حسن مقدم*
فارس باقری**

چکیده
در این مقاله پرسش بر سر شکل‌های مواجهه - آگاهانه یا ناآگاهانه - کاراکتر ایرانی از »خود« و »دیگری« در نمایشنامه 
»جعفرخان از فرنگ برگشته« نوشته حسن مقدم است. »خود« و »دیگری« استعاره و اشاره‌ای به مهم‌ترین سوژۀ ادبیات مدرنِ 
ایرانی است. این نسبت، متضمن یک رابطه است. رابطه‌ای که فضایی ایجاد می‌کند تا فرم‌های اجتماعی و ارتباطی هر بار در 

قالب شخصیت‌های اجتماعی و انواع مواجهه‌هایشان ـ »خود« و »دیگری«- نمودار و بازتولید می‌شوند. 
در اینجا، آن چیزی که مورد توجه واقع می‌شود، بر اساس منظر نظریه‌پردازان معاصر حوزۀ بازنمایی، مفاهیمی چون زبان و 
پوشش و نظام استعاری و نشانه‌ای »خود« و »دیگری« درون روابط متقابل کاراکترها مورد بررسی قرار می‌گیرد که گفتمان مورد 
نظر را می‌سازند. در اینجا منظور از گفتمان، نگرش و زاویه دید خاص در هر دوره تاریخی است که از راه آن »خودِ« ایرانی 
دست به تجربه می‌زند و نیز تجربه »دیگری« است که در نمایشنامه برساخته شده است. در این مقاله سعی بر آن است تا نشان 
داده شودکه شخصیت‌های این نمایشنامه چگونه به عنوان نوعی سوبژکتیوییه و »خود«، در برابر سوبژکتیویتۀ »دیگری« قرار 

می‌گیرند.

کلیدواژه‌ها: نمایشنامه ایرانی، حسن مقدم، جعفرخان از فرنگ برگشته، گفتمان، خود، دیگری

*. این مقاله برگرفته از پایان نامه دکتری مطالعات تخصصی تئاتر،  فارِس باقری است
Email: faresbagheri@gmail.com                                              دانشجوی دکتری مطالعات تخصصی تئاتر، نویسندۀ مسئول .**

استادان همراه: 1.  فریندخت زاهدی، عضو هیات علمی، دانشیار دانشگاه تهران، 2. نغمه ثمینی، عضو هیات علمی، استادیار دانشگاه تهران، 3. فرهاد 
مهندس‌پور، عضو هیات علمی، استادیار دانشگاه تربیت مدرس، 4. بهروز محمودی بختیاری، عضو هیات علمی، دانشگاه تهران. 

تاریخ دریافت: 1395/7/19
تاریخ پذیرش: 1395/11/9

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             1 / 12

http://kimiahonar.ir/article-1-935-en.html


50

������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ فصلنـامۀ علمی پژوهشی                   سال ششم، شمارۀ 22، بهار 1396

مقدمه
جامعه،  کلیتِ  بررسی  برای  جامعه‌شناسی 
کوچک‌ترین واحد و نهاد اجتماعی ـ خانواده - را انتخاب 
می‌کند. زیرا همۀ نقشه‌ای اجتماعی یک جامعه، درون 
همین نهاد کوچک قابل تحقق‌اند. زبان‌شناسان نیز برای 
 - زبانی  واحدِ  کوچک‌ترین  ناچار  زبان،  کلیت  بررسی 
جمله را برمی‌گزینند. از همین روست که نمایشنامه از 
به  را  توجه‌اش  و  تمرکز  تاکنون،  خود  پیدایش  زمان 
کوچک‌ترین نهاد اجتماعی یعنی خانواده معطوف کرده 
نهاد، گاه  این  است. گاهی دربارۀ چگونگی شکل‌گیری 
درباره فروپاشی آن و گاه درباره بحران‌ها و تهدیدات آن 
چنانکه  است.  بوده  نهاد  این  غیاب  دربارۀ  یا 
سخن  نهاد  این  غیاب  دربارۀ  آبزورد  نمایشنامه‌نویسان 
به  نهاد،  این  درون  در  همیشه  نمایشنامه  می‌گفتند. 
در  که  می‌پردازد  اجتماعی  کارآمد  نیروهای  واکاوی 
مواجهه با یکدیگر و یا در ستیز با هم هستند. از سوی 
دیگر نمایشنامه محل مواجهۀ نیروهای اجتماعی برای 
برابر  در  »خود«  از  شکلی  یافتن  تعین  و  تصاحب 
شکلی  به  را  »خود«  این  اینجا  در  است.  »دیگری« 
استعاری در قالب شخصیت اصلی نمایشنامه و »دیگری« 
بر اساس  او تجسد می‌یابد و  به مثابۀ شخصیت مقابل 
ستیزشان، شکلی از رابطه اجتماعی را ممکن می‌کنند. 
این مواجهه هر بار و در هر دورۀ تاریخی، از شکلی خاص 
و برآیندِ نوعِ خاصی از رابطه میان آن‌ها برخوردار است. 
از  یکی  برگشته؛  فرنگ«  از  »جعفرخان  نمایشنامه 
نوگرایی  طلوع  در  که  است  نمایشنامه‌هایی  مهم‌ترین 
نیروهای  میان  را  اجتماعی  رابطۀ  از  شکلی  ایرانی، 
اجتماعی و در درون نهاد خانوادۀ ایرانی نشان می‌دهد. 
این نمایشنامه موقعیتی در آغاز پیدایی نوگرایی سوژۀ 
ایرانی است. زیرا ستیز میان خود و دیگری در نمایشنامه، 
به نوعی بازنمایی ستیزِ نیروهای موثرِ اجتماعی است که 
در نمایشنامه بازتاب یافته است. در این مقاله سعی بر 
آن است که در نمایشنامه، مفهوم خود و دیگری را به 
مثابۀ دو نیروی متقابل و به عنوان دو نیروی اجتماعی، 
در  دهد.  قرا  بررسی  مورد  را  آن‌ها  ستیزِ  و  کشاکش 
نمایشنامه، این دو نیرو، در قالب کاراکترِ اصلی نمایشنامه 
و کاراکترهای مقابل او فرض شده است. بنابراین در این 

مقاله، شکل مواجهۀ این دو نیرو و کاراکتر را در قالب دو 
مفهوم خود و دیگری مورد واکاوی قرار می‌دهد.

»خود« و »دیگری«
طول  در  که  است  مفهومی   )self( »خود«  مفهوم 
تاریخ اندیشه، همیشه مورد پرسش و باز پرسیدن بوده 
است. رنه دکارت2 بنیان آموزۀ خود را بر این گزاره قرار 
داده بود: »من می‌اندیشم، پس هستم«. از این دوره به 
بعد، عصر تازه‌ای برای فهم از »خود« آغاز شد. در این 
فهم نو، »خود« یا »خودِ اندیشنده«، »خود« را به مثابۀ 
عامل شناسنده یا عامل فهم، دانش، مسئولیت اخلاقی و 
تغییر ادراک می‌کرد. در فلسفۀ غرب این گزاره توسعه 
یافت و با این گزاره؛ مفهومی از »خود« شکل گرفت که 
ما قبل »خود« گسستی  و دنیای  میان دنیای »خود« 
ایجاد کرد. این »خود« اکنون فهمش را بر پایۀ تجربه 

کنونی از زیست و جهان صورت‌بندی می‌نمود. 
این گزاره بعدها در اندیشه کانت 3 به شکل »آگاهی 
»روشنگری  مقالۀ  در  که  آنجا  شد.  بیان  خود«  به 
چیست؟« می‌گوید: »روشن‌نگری، خروج آدمی است از 
نا بالغی به تقصیر خویشتنِ خود. و نا بالغی، ناتوانی آدمی 
است در به کارگرفتن »فهم خویشتن«، بدون هدایتگری. 
این نابالغی به تقصیرِ خویشتن است؛ وقتی که علت آن 
نه کمبود فهم، بلکه کمبود اراده و دلیری در به کارگرفتن 
آن باشد؛ بدون هدایتِ دیگری« )کهون،76:1381(. آنا 
ویرزبیکا4 مفهوم »خود« را »آفریدۀ بسیار ویژۀ فرهنگی« 
به  را  »خود«  لاک5  جان   .)Goege.1998.78( می‌داند 
موازات  به  ...که  آگاه  و  اندیشه‌ورز  موجود  »یک  عنوان 
بسط آگاهی، به »خود«ش توجه نشان می‌دهد« تعریف 
کرد )لیندولم، 45:1394(. از نظر او این »خود« در برابر 
و  می‌آورد  دوام  دگرگونی‌های جسمانی  و  مکان  زمان؛ 
می‌توان به گونه‌ای تجربی درباره‌اش تحقیق کرد و آن را 
و  عامل  عنوان  به  را  »شخص«  شافر6  روی  شناخت. 
»خود« را به عنوان موجودی باز اندیشنده می‌دانست که 
 .)Ainglaing, 2002: 23( تفکیک‌اند  قابل  یکدیگر  از 
در  »خود«  که  باورند  این  بر  نظریه‌پردازان  از  برخی 
نخستین وجه، غریزی است و در درجه دوم نقابی است 
بهره  آن  از  با جامعه  برای سازگاری »خود«  انسان  که 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             2 / 12

http://kimiahonar.ir/article-1-935-en.html


51

�����������������������������������������������������������������������������ه«تشفرنگ برگ »جعفرخان از هامنشایم نر د،جددت عصر رد ری«گدی» و «دوخ» تنسبند» و «دوخ» سبتن

می‌برد؛ چیزی که بعدها اروینگ‌گافمن7 از آن به عنوان 
می‌کند  یاد  صحنه  روی  و  صحنه  پشت 
کنت‌گرگن8  دیگر،  سوی  از   .)Winnicott.1965.114(

مفهوم »خود« را امری فرو پاشیده شده می‌دانست. زیرا 
به نظر او »خود« امری توهمی است که از راه زبان به ما 
تحمیل می‌شود )لیندولم، 368:1394(. اولریش نایسر9 
پنج نوع متفاوت از »خود« را صورت‌بندی کرده است. 
این پنج نوع، چیزی است که »خود« یا هر کسی باید آن 
تجربه  و  خود  جسمی،  تجربه  و  )خود  کند:  تجربه  را 
ارتباطی با دیگری، خود و مفهوم یاد و حافظه، خود و 
فرهنگی  الگوهای  و  خود  درونی،  آگاهی 

.)Nneisser,1998:128(

در  و  »خود«  انسان‌شناسی  در  نیز  موس10  مارسل 
دگرگونی  شیوه  »خود«،  مفهوم  دربارۀ  معروفش  مقاله 
هستی شخص را در بازۀ زمان بررسی کرده است. او نیز 
مانند دورکیم11 و لوی برول12 اعتقاد داشت که در زمان 
اجرای نقشه‌ای مناسکی، فرد به گونه‌ای اصیل با اجتماع 
مقولات  آملی‌رورتی13   .)Mauss,1979: 67( می‌آمیزد 
موس را گسترش داد. او »خود« را از فهرست قهرمانان 
یونان باستان آغاز می‌کند که از سوی خدایان، سرنوشت 
شکوه‌مندی برایشان رقم خورده است و با کردارهایشان 
بازشناخته می‌شوند. در تحول بعدی، با پهلوانان روبرو 
نبرد آشکار  را فقط در صحنۀ  هستیم که کیستی‌شان 
»خود«  همان  یا  کاراکتر  بعدی،  گام  در  می‌کنند. 
ترتیب، در  این  به  به ظهور می‌رسد.  دموکراتیزه شده، 
هر  شمارند،  انگشت  پهلوانان  و  قهرمانان  که  حالی 
کاراکتری برای »خود« عادت واره‌هایی14 دارد که از بدو 
تولد تثبیت می‌شود، خصلتی عمومی دارد و از رشته‌ای 
عناصر دگرگونی‌ناپذیر ساخته می‌شود. رورتی نیز مانند 
موس، خود و کاراکتر را همچون مفهومی »درون ذهنی 
شده« ترسیم می‌کند که از دو منبع سرچشمه می‌گیرد: 
تئاتر و قانون. در تئاتر یونان باستان، بازیگری که نقاب به 
»خود«  از  که  است  شخصی  وجودی  می‌زند،  چهره 
صدایی دارد. در قانون، شخص همان کسی است که از 
جهت حقوقی مسئول به شمار می‌آید. در هر دو مورد، 
برای  و  است  ایستاده‌  خود  کنش‌های  پشت  شخص 
بنگرد  »خود«  درون  به  باید  اخلاقی  تصمیمی  گرفتن 

سه  به  را  انسان  هریس15  گریس‌   .)Rorty,1976:83(

بخش تقسیم می‌کند. نخست »خود« که کانونِ وجودیِ 
تجربه و در برگیرندۀ من و خودِ باز اندیشندۀ من است. 
دوم »فرد« که جنبه‌های نوعیِ اختصاصی انسان از جمله 
زبان را در بر می‌گیرد. سوم کاراکتر یا بازیگرِ اجتماعی 
می‌کند  بازی  عمومی  صحنۀ  در  را  نقشه‌ایی  که  است 
)لیندولم، 247:1394(. فهم روند تغییرات این مفهوم، 
نام  به  اکنون  که  کند  آشنا  سوژه‌ای  با  را  ما  می‌تواند 

»انسان امروزین« می‌شناسیم.
نکتۀ بنیادین بعدی از این قرار است که »خود« را 
بدون »دیگری« نمی‌توان به فهم در آورد یا شناسایی 
کرد. زیرا »این« با حضور »آن« امکان و معنا می‌یابد. 
محسوب  نیز  دیگری  غیابِ  یکی،  غیابِ  که  همچنان 
می‌شود. تاریخ فلسفه به نوعی تاریخِ درکی از »خود«، و 
»خود«  این  نیچه16  قول  به  است.  »دیگری«  از  درکی 
مقولاتش و »دیگری« را در رابطه‌ای دوسویه، بر اساس 
خواست و قدرتش طبقه‌بندی می‌کند. نیچه این شکل از 
رابطه را خواست قدرت می‌نامد و دلوز17 آن را ماشین 
میل می‌نامد. »دیگری« سوژه‌ای، بیرون از »خود« است 
که رابطۀ دوسویۀ آن‌ها بر اساس سوبژکتیویتۀ »خود« 
همیشه  »خود«  هایدگر18  باور  به  می‌شود.  دسته‌بندی 
در  »خود«  زیرا  است.  چیزی  با«  »هستنِ  هستی‌اش، 
میان دیگران زندگی می‌کند، همواره با آن‌ها کار می‌کند. 
از این روست که »خود« همیشه در تعاملات روزمره‌اش 
با »دیگری« شکل می‌گیرد. به باور هایدگر، »خود« از 
با »دیگران« زندگی  به دنیا می‌آید. ولی  پدر و مادری 
می‌کند، دیگران چیزهایی به او یاد می‌دهند، کارورزی و 
زندگی،  هایدگر  نظر  از  است.  »دیگران«  با  زندگی‌اش 
به  باید  »خود«  است.  تنهایی  مرگ  و  است  »دیگری« 
زندگی آدمی اصالت بدهد. زیرا نمی‌تواند بدون »دیگری« 
با دیگران  ارتباط  زندگی کند، و همیشه در جامعه در 
که  دارد  اعتقاد  لویناس19   .)71:1378 )احمدی،  است 
»دیگری« مرا می‌سازد. »خود« نمی‌تواند »خودش« را 
و  است  »دیگران«  با  زیستن  محصول  »خود«  بسازد. 
شرط  دیگری،  »فهم  بنابراین  است.  »دیگران«  صدای 
ضرروی و همبستۀ فهمِ نفس است. تاریخ، عرصه ظهور 
این فهم و شناخت متقابل است. فهم دیگری،  و رشد 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             3 / 12

http://kimiahonar.ir/article-1-935-en.html


52

������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ فصلنـامۀ علمی پژوهشی                   سال ششم، شمارۀ 22، بهار 1396

اجزای جدایی‌ناپذیر هرگونه  فهم گذشته و فهم نفس، 
تجربه و شعور تاریخی‌اند« )فرهادپور، 248:1378(. 

و  آشکارشدن  مستلزم  ناگزیر  »دیگری«  با  مواجهه 
به  که  است  مقوله‌هایی‌  پایه  بر  »خود«  دادن  نشان 
»خود«  زیرا  می‌پردازد.  آن  طبقه‌بندی  و  سازماندهی 
با  ارتباط  در  که  است  انضمامی  و  مکان‌مند  موجودی 
»دیگری« مدام کنش‌ها و رفتارهایش را تغییر می‌دهد و 
گفتگوی  و  رابطه  می‌گذارد.  تأثیر  نیز  »دیگری«  بر 
»خود« با »دیگری« شکل دهندۀ تاریخِ سوژه است. در 
گفتگوی اجتماعی میان »خود« و »دیگری« هدف این 
به  که  است  آن  ـ  اجتماعی  نیروی  دو  مثابۀ  به  ـ  دو 
یکدیگر نظم ببخشند یا دیگر نیروها را تفسیر کنند. این 
نقش  گفتمانی،  مقوله‌بندیِ  آن  در  که  است  فرآیندی 
اساسی را ایفا می‌کند. هر فرهنگی، شکلی یا صورتی از 
»خود« را با محتواهایی می‌سازد تا بتواند کلیتی وحدت 
یافته برای »خود« فراهم آورد. هر چند گاهی این کلیت 
از سوی چیزی تهدید می‌شود یا کلیت انسجام یافته، اما 
تفکیک نشده، یکباره توسط چیزی، شکافی، گسستی، 
شوکی، از هم گسیخته می‌شود و »شکل یا فرمِ نوینی 
ظهور پیدا می‌کند. زوال و طلوع هر فرمی، زوال و ظهور 
محتوایی تازه نیز هست. زیرا »خودِ« یکپارچه، ناگهان به 
را  خود  پیشین  ارزش‌های  می‌شود،  تقسیم  پاره‌هایی 
می‌شود«  بدل  دیگری  چیزِ  به  و  وامی‌نهد 
)زیمل،149:1392(. صعوبت این تضاد ـ »خود« پیشین 
و »خود« نوظهور ـ واژگونگی فرم قبلی و تجلی فرم نوین 

است. زیمل این رخداد را تراژدی فرهنگ20 می‌خواند. 
ادبیات نمایشی به ویژه، یکی از انواع ادبی است که 
می‌توان  و  است  »دیگری«  و  »خود«  رویاروییِ  عرصۀ 
شکل‌های این رویارویی را به مقولاتی دسته‌بندی کرد. 
در  »دیگری«  و  »خود«  مواجهۀ  چگونگیِ  نگارنده، 
نمایشنامه‌های ایرانی را بر اساس مقولاتی مانند زمان، 
مکان، حکومت، دولت، وطن، خانه، زنبودگی، مردبودگی، 
زبان و پوشش بررسی کرده است. ولی در این نوشتار و 
فقط  برگشته«  فرنگ  از  »جعفرخان  نمایشنامۀ  در 

مقوله‌های زبان و پوشش را مورد مطالعه قرار می‌دهد. 

خلاصه داستان
سال  نهُ  از هشت،  پس  ساله،  ابجد، 22  جعفرخان 
زندگی در فرنگ، همراه با لباس‌های تازه و فرنگی و یک 
سگ به نام کاروت و چمدان و چتر و یک کارت ویزیت 
به خانه باز می‌گردد، در حالی که زبان فارسی را درست 
کلمات  مدام  زدن  حرف  هنگام  در  او  نمی‌زند.  حرف 
فارسی و فرانسوی را با یکدیگر آمیخته می‌کند. در راه 
نیز با خانمی روسی همسفر بوده است و با یکدیگر آشنا 
شده‌اند. مادر و دختر دایی و دایی و نوکر خانه که دارای 
به  او  بازگشت  منتظر  خانه  در  هستند،  عامیانه  سنتی 
خانه بازمی‌گردد هستند و در همان ابتدا با تعارض‌های 
زیادی در آنجا با اهل خانه و خانواده روبرو می‌شود. این 
تعارض‌ها با خانواده و مسأله ازدواج و پیدا نکردن کار در 
ناگزیر  را  او  می‌آید،  او  بر  که  زیادی  فشارهای  و  ایران 

می‌کند خانه را ترک کند و دوباره به فرنگ بازگردد.
شخصیت‌ها: جعفرخان ابجد 22 ساله. دایی جعفر. 
مشدی اکبر )نوکر خانه(، زینت، دخترعموی جعفرخان؛ 

کاروت21 توله‌سگ جعفرخان.
مکان: واقعه در تهران؛ منزل جعفرخان.

زمان: سنۀ 1340ه.ق
زبان: 

ورود جعفر به خانه، سرآغاز یک بحران زبانی است. 
بخشی از این بحران در قالب واژه‌های فرنگی )فرانسوی( 
است که او بر زبان می‌آورد. او در همان برخوردِ اولیه با 
مشدی‌اکبر )نوکر خانه( با به کار بردن واژه‌های فرنگی، 
رابطه را دچار گسست و دوپارگی می‌کند. زیرا کلمات 
تازۀ او برای مشدی‌اکبر که فارسی حرف می‌زند غیرقابل 
فهم است. جعفر کلمات را به گونه‌ای به کار می‌برد که 
معانی و ارجاعات معمول را مخدوش می‌کند. از این رو 
که  می‌شوند  روبرو  نامانوسی  واژه‌های  با  آن‌ها/خانواده 
تازه‌اش،  زبانِ  با  جعفر  ندارد.  برایشان  مفهومی  و  معنا 
چیزی می‌گوید و مشدی‌اکبر، کنشی دیگر از خود نشان 
فاصله‌ای  مدلول،  و  دال  میان  او،  تازۀ  زبان  می‌دهد. 
انداخته است. کلمۀ والپُن، اسمِ بینام و بینشانی است که 
که  همچنان  بی‌معناست؛  و  نامانوس  مشدی‌اکبر  برای 
کنش مشدی‌اکبر در برابر زبان جعفر، برای جعفر معنایی 

ندارند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             4 / 12

http://kimiahonar.ir/article-1-935-en.html


53

�����������������������������������������������������������������������������ه«تشفرنگ برگ »جعفرخان از هامنشایم نر د،جددت عصر رد ری«گدی» و «دوخ» تنسبند» و «دوخ» سبتن

»جعفر: اون والپُن من بده. 
مشهدی‌اکبر: بله آقا؟ 

جعفر: اون والیز...چیز...چمدون. 
مشهدی‌اکبر: آهان! بله آقا.

برابر خانواده  زبانی، در  پارادوکسی  به عنوان  جعفر 
ظاهر می‌شود. زیرا در این موقعیت او ناچار است همزمان 
دو نقش را بازی کند. او همزمان هم کاربرِ زبان و هم 
مترجم زبان است. از این رو، جعفر در این میانه دو نقش 
متناقض را به عهده دارد و اغلب ناچار است آن چه را که 
می‌گوید، نیز ترجمه کند. به این ترتیب، ترجمه تنها راه 
باقیماندۀ او برای فهم خانواده است. او گویی برای فهم 
»خود«، باید »خود« را برای »دیگران« ترجمه کند. این 
است.  افتاده  آن گیر  است که جعفر درون  پارادوکسی 
اکنون جعفر، در این تنگای زبانی‌اش فردی زبان‌پریش 
محسوب می‌شود که دال‌های زبانی‌اش بدون دلالت در 
واقعیت از بین می‌روند. زیرا به چیزی در جهان مناسبات 
خانه/خانواده ارجاع نمی‌یابند و کلمات فارسی، انگلیسی 
و فرانسویی که جعفر به کار می‌برد، بر این نقش متناقض 

شدت می‌بخشد.
22 !Allons Carotte. Allons :جعفر

مشهدی‌اکبر: این هم شد کار! )ص10(
جعفر، از نظر خانه/خانواده، دارای زبانی فرنگی‌مآب 
شده است که غیرقابل فهم و بسیار مسخره‌آمیز است. 
را  او  زبان  می‌کنند  سعی  او،  درک  جای  به  بنابراین 
بپالایند. داییِ جعفر، زبان او را دست می‌اندازد و زبانِ او 

را، زبان رقاصه‌ها می‌داند.
خانواده به سرعت، با سخره گرفتنِ زبان او، تقسیماتِ 
انجام  »دیگری«  و  »خود«  مفهوم  در  را  خود  زبانی 
می‌دهد. آن‌ها زبان »خود« را به عنوان زبانی پالوده و 
زبان »دیگری/جعفر« را در مقام زبانی آلوده می‌دانند. به 
زبان مبدا  بار که جعفر حرف می‌زند،  زعم خانواده هر 
)زبان فارسی( را آغشته به چیزی »غیرخودی« می‌کند 
را  جعفر  یازدهم  در صحنه  آن‌ها  پالود.  را  آن  باید  که 
»دیونه« خطاب می‌کنند. زیرا از نظر آن‌ها جعفر »بعضی 
عادت‌های بی‌معنی با خودش آورده« )ص 27( و خانواده، 
تهدیدی در  مثابۀ  به  را  »فرنگی‌مآبی« و »غرب‌زدگی« 
نظر  از  می‌کند.  ادراک  جعفر  بیگانۀ  زبان  هجوم  هیات 

آن‌ها، وجود چنین زبانی، امکان کاربردِ اجتماعی‌اش را از 
دست می‌دهد. به نظر دایی، با چنین زبان و عاداتی، او 

»زینت« را بدبخت می‌کند.
دایی: این باید آدمش کرد. من هرگز راضی نمی‌شم 

زینت سیاه‌بخت بشه. )ص26(
زیرا زبانِ بیگانه یا »دیگری« با کلمات و آواهایش، 
تنها معانی بیگانه را احضار نمی‌کند بلکه ارواحِ فرهنگ 
»دیگر« را نیز حاضر می‌کند. دایی این امر را نوعی تقلید 
از فرنگ می‌داند. و مفهوم فرنگ را در برابر مفهوم ایرانی 

بودن و مسلمان بودن قرار می‌دهد. 
ما  نیست.  فرنگ  اینجا  کن.  گوش  جون  آقا  دایی: 
ایرونی هستیم و مسلمون. نه پوشت لازم داریم نه تمدن 
و نه با توله سگ باید غذا بخوریم. اگه می‌خوای اینجا 

زندگی کنی، باید این چیزها رو بریزی دور. )ص25(
و  »خود«  میان  فاصلۀ  زبان  نمایشنامه،  روند  در 
زبانی  از  او  زیرا  برجسته‌تر می‌کند،  را  »دیگری/جعفر« 
برای بیان خود بهره می‌برد که ناقص و نارساست و او را 
قطع  این  اوج  است.  کرده  ارتباطی  لکنت  نوعی  دچار 
نامی  به  را  جعفرخان  خانواده،  که  آنجاست  در  ارتباط 
نامی تمثیلی  با  را  )فُکُلی( می‌خواند. آن‌ها جعفر  دیگر 
»فرنگی‌مآب«، »دیوونه« و »فُکلی«؛ نامگذاری می‌کنند. 
است.  جعفر  کردن  بی‌نشاندار  نوعی  به  نهادن،  نام  این 
نیز  نمایشنامه  با جعفر، در آغاز  اولیه  دایی در برخورد 
هنگامی که جعفر می‌خواهد با دایی دست بدهد، دست 
می‌کند.  آبدار«  چند»ماچ  را  او  و  می‌زند  پس  را  او 
کفش‌های او را از پایش بیرون می‌آورد و او را روی زمین 
می‌نشاند. این تمایز میان جعفر و خانواده‌اش، که با زبان 
آغاز می‌شود پس از آن به پوشش و بعدتر به بخش‌هایِ 

دیگر مناسبات آن‌ها نیز گسترش می‌یابد.
»فُکلی« نامی‌ است برای قشری که از جهانی »دیگر« 
و دارای فرهنگی »دیگر« است. این تقسیم‌بندی، از نظر 
آن،  هنجارمند  کارکردهای  اساس  بر  نه  اشمیت  کارل 
»بلکه بر حسب قدرت‌های غیرعادی و استثنایی حاکم 
تعریف می‌شود.« خانواده می‌تواند در زمان اضطرار، کل 
قانون یا بخشی از آن را برای اعاده یا حفظ پولیس/خانه 
به حالت تعلیق دربیاورد. آن‌ها، با استفاده از این وضعیت 
و  دوست  میان  تمایزی  می‌توانند  که  است  استثنایی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             5 / 12

http://kimiahonar.ir/article-1-935-en.html


54

������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ فصلنـامۀ علمی پژوهشی                   سال ششم، شمارۀ 22، بهار 1396

دشمن را برجسته و احیا کنند. به قول لوتمان23 تمایزِ 
دوست/  دیگر،  شکلی  در  یا  »دیگری«  و  »خود«  میان 
مرزبندی  »بیرون«  و  »درون«  میان  می‌تواند،  دشمن 
ما  میان  که  می‌یابد  را  امکان  این  خانواده  کند.  ایجاد 
)خانواده/خانه/دورن( و آن‌ها )جعفر/بیرون( فرق بگذارند. 
قابل فهم  با منطق مکانی آن‌ها  این وضعیت در خانه، 
زبانی  با  که  میدانند  بیگانهای  را  جعفر  خانواده،  است. 
به خانه وارد  نامانوس  اشیائی  بیگانه و  غریب، پوششی 
این مکان  با  را  شده است. آن‌ها تلاش می‌کنند جعفر 
سازگار کنند. آن‌ها در آغاز لباس او را از تن‌اش بیرون 
را  او  سپس  ـ  لباس  و  کراوات  یقه،  می‌آورند-کفش، 

ترغیب می‌کنند تا یک سرداری بپوشد.
دایی: الحمدالله، حالا آقا شدند مسلمون. )ص28(

و  »بیرون«  مفهوم  مکان،  بر  خانواده/خانه  تأکید 
»درون« را می‌سازد. در مکان/خانه، خانواده همیشه در 
با جعفر، این خواست و میل در  با هر تضادی  برخورد 
آن‌ها برانگیخته می‌شود تا بتوانند جعفر را »بیرون« از 
»خود« قرار دهند. خانه/خانواده، از راه تغییر پوشش و 
ایجاد  نیز  مرزبندی  از  نوعی  جعفر،  زبانی  تصحیح 
می‌کنند. این رویکرد، شکلی از مرزبندی و قانونگذاری 
در خانه/خانواده است. آن‌ها هر بار در مواجهه با جعفر و 
با بروز هر نوع تضادی، مدام جعفر را »درون« این قانون 
این  قرار می‌دهند. در  قانون خانه  از  و گاهی »بیرون« 
مواجهه، آن چیزی که سبب می‌شود جعفر توسط آن‌ها 
بیرون از قانون خانه قرار گیرد )زبان و پوشش( با اصرار 
و  می‌انجامد  آن  ترجمۀ  یا  تصحیح  یا  تغییر  به  آن‌ها 
پیامدش این است که جعفر به درون قانون راه می‌یابد. 
جهانِ  بنیان  کنش،  طرحِ  از  این شکل  اجرای  با  آن‌ها 
سیاسیِ »خود« را با »دیگری« روشن به وجود می‌آورند. 
بنیانِ سیاسی از آن روی گفته شد، که امرسیاسی در 
روندش با منطق خود، دوستان/ دشمنان را صورت‌بندی 
امکان  اشمیت24  کارل  قول  به  همزمان  و  می‌کند 
و  سوژه‌های خاص  برای  داوری«  و  فهم  و  »بازشناسی 
جزئی را نیز ایجاد می‌کند. زیرا از این راه، نیروهای نظم 
تقسیم  مثبت/منفی  قطب‌های  به  را  اجتماعی  یافتۀ 
صورت  به  را  )خانه/خانواده(  درونی،  »ما«ی  و  می‌کند 
چیزی متمایز از »دیگر«یِ بیرونی، بازشناسی می‌کند. 

جعفر به عنوان یک شمایل آلوده ـ نه شریر ـ »دیگری« 
و  دایی  می‌شود.  محسوب  »بیگانه«  یک  گونه‌ای  به  و 
خانواده با نام‌گذاری فُکُلی برای جعفر، این تقسیم‌بندی 

را روشن‌تر می‌کنند.
مادر: بچهام، فرنگی‌مآب شده. )ص28(

برات  ایرونی  فُکُل  یه  فُکُلت،  عوض  هم  من  مادر: 
درست کرده‌ام. )ص28(

کلمات  )خانواده(  خانه  در  موجود  شخصیت‌های 
تهمت،  کنایه،  از  نوعی  با  )فُکلی(25  را  تحقیرآمیزشان 
سُخره و هجو به کار می‌برند و جعفر را به کاریکاتوری 
یاری  آن‌ها  که  چیزی  آن  و  می‌کاهند،  فرو  اجتماعی 
می‌کند تا به این هدف دست یابند، مسأله زبانی و شکل 
بیانی جعفر است. از نظر آن‌ها )فُکلی‌ها و...( زبانی را به 
از  سرشار  و  »دیگر«  زبانی  به  آغشته  که  می‌برند  کار 

واژه‌های بیگانه و نامانوس است. 
آن‌ها ـ فُکلی‌ها ـ موجوداتی هستند که نه »اینجا«یی 
و نه »آنجا« ای‌یند. موجوداتی سرگردان میان دو دنیا و 
چهره‌ای متضاد و ژانوس‌گونه26 در اسطوره‌ها که چشمی 
این  دارند.  فرهنگِ دیگر  این فرهنگ و چشمی در  در 
ثنویتِ زبانی، در شمایل فکلی خود را نشان می‌دهد. 
البته فُکلی، شمایل واژگونه شدۀ ژانوس است، موجودی 
معنایی،  و  شکل  در  که  قشری  کولی‌وش.  و  سرگردان 
برای استقرارِ »خود« در جامعه/خانه  جای و جایگاهی 
»اینجا«  به  همزمان  و  دارد  تعلق  »اینجا«  به  او  ندارد. 
تعلق ندارد. جعفر/فُکُلی؛ در برزخ و هاویه‌ای رفتاری و 
زبانی به سرمی‌برد و همین موقعیت متناقض است که 

امکان استقرارش را از او می‌گیرد.
چهرۀ  جعفر/فُکُلی،  گفت،  می‌توان  دیگر  سوی  از 
نمایش‌هایِ  در  »سیاه«  شخصیتِ  شدۀ  واژگون 
»سیاه«  آنجا  در  است.  تخت‌حوضی  و  خیمه‌شب‌بازی 
کسی است که به هیچ جا تعلق نداد؛ او هیچکس است؛ 
او  فردی بی‌نام که فقط چهره‌اش معرفِ جهان اوست. 
پیشینه‌ای ندارد، آینده‌ای هم ندارد، سیاه در پایان وقتی 
میان  می‌گردند،  باز  خانه‌هایشان  به  شخصیت‌ها  همه 
صحنه تنها باقی می‌ماند. فقط یک رنگ مانند داغ ننگ، 
معرف اوست. او هیچ کس است. سرنوشتی که همانندی 
زیادی به روایت‌های کهن دارد؛ حکایت‌هایی که با این 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             6 / 12

http://kimiahonar.ir/article-1-935-en.html


55

�����������������������������������������������������������������������������ه«تشفرنگ برگ »جعفرخان از هامنشایم نر د،جددت عصر رد ری«گدی» و «دوخ» تنسبند» و «دوخ» سبتن

گزاره پایان می‌یابند: »...قصۀ ما به سررسید، اما کلاغه/
کلاغ/سیاه/فُکُلی؛  نرسید«.  خونه‌اش  به  فکلی/جعفر 
کس؛  هیچ  سرگردان؛  کولیوش؛  موجودی  همزمان، 
جعفرخان  است.  بی‌نام  و  بی‌جا؛  بی‌آینده،  بیگذشته، 

تلاش می‌کند خودش را با آن‌ها هماهنگ کند.
جعفر: مدتی به دل اینها رفتار کنم.

یا: 
بدیم  نشون  نرمی  کمی  یک  اول  روز  چند  جعفر: 

بهتره. )ص23(
او با این کار تلاش می‌کند تا که مناسبات اجتماعی 
آن‌ها را بفهمد. تأکید داییِ جعفر، بر ایرانی بودن، شکلی 

از ملی‌گرایی27 را نیز احضار می‌کند. 
دایی: حالا به سلامت اومدید مملکت خودتون، باید 
به رسوم ایرونی عادت کنید، باید با دست غذا بخورید، 
بعد از مشروبات دهنتون باید کُر بدید. باید روی زمین 

بخوابید. )ص23(
این نگرش به مکان از شکلی از رویکرد ملی‌گرایانه به 
می‌گیرد.  نشات  مادری  مکان/سرزمین/سرزمین  مفهوم 
آن‌ها این تقسیمات مکانی درون خانه را به تقسیمات 
آن‌ها  می‌دهند.  گسترش  وطن  و  سرزمین  در  مکانی 

توصیف‌هایشان را از فرنگ اینگونه بیان می‌کنند:
مادر: خوب خودت رو برای او خوشگل کنی، ببینه 
که ما هم دخترهامون کمتر از دخترهای فرنگ نیستند.

)ص24( 
»هشت نه سال میشه. انقدر بود وقتی رفت فرنگ. 
حالا باید ماشاآلله مردی شده باشه. اما چه فایده. لابد 
دیگه نه دینی داره نه مذهبی. )آه می‌کشد( خدا لعنت 
با  گرفت،  ما  دست  از  طفلک  این  کنه  پدرش  اون  که 

خودش برد اونجا توی این فرنگی‌ها.« )ص 24( 
زینت: خانباجی این راسته که می‌گند اونجا گوشت 

خرس و میمون و این چیزها می‌خورند؟« 
بله که راسته. این صاحب مرده‌ها، همه چی  مادر: 	
می‌خورند. و عرق‌های عجیب و غریب زهر مار می‌کنند. 
من از زن افتخار دفتر که شوهرش تازه از فرنگ اومده، 
»شنه‌روز«  بهش  هست  عرقی  یک  اونجا  که  شنیدم 
از پوست کشیش‌هاشون می‌گیرن. وقتی  می‌گویند که 

کشیش‌هاشون می‌میرن. 

از  کونیاک  نشه. من شنیده‌ام که  نصیب  اوِا  زینت: 
کفش کهنه و از جوراب چرک می‌گیرن. مرده ‌شورشون 
مسلمون  که  اینها  دیگه.  بله  »مادر:خوب  ببره.«  رو 
نیستن. مثل آدم عرق از انگور یا از کشمش بگیرند.«. 

)ص11(
مشدی‌اکبر: از فرنگ چیزهای خوب خوب می‌یاره. 
مصنوعی  چشم  جفت  یک  با  عینک  یک  منهم  برای 
از شیطون هم  اینها  سوقاتی می‌اره. پدر فرنگی بسوزه 
باقی مونده که آدم مصنوعی  اینشون  ظالم‌ترن. همین 

هم اختراع کنند. بر پدر فرنگی لعنت. )ص11(
دایی: وقتی حرف می‌زنی من عَرف لیلی مَرف لیلی 
آدم  زبون  با  برای من حرف می‌زنی  اگه  نمی‌شه.  سرم 

حرف بزن تا حالیم بشه.« )ص11(

پوشش
پوشش، تعارض و تضادی است که تمایز شخصیت 
در  تعین می‌بخشد.  با »آن‌ها«  را  ـ  ـ جعفرخان  اصلی 
دختر  و  مادر  ـ  خانه  زن‌های  پوششِ  صحنه  توضیح 

عموی جعفر ـ از این قرارند: 
لباس مادر: شلیطه، شلوار، پیراهن و نیمتنۀ ورافتاده؛ 
زینت:  لباس  بیکفش.  پایِ  چادرنماز؛  کُلُفت؛  چهارقد 
جورابِ  جدید.  مُدِ  پیراهن  و  دامن  گازقالی،  چهارقَدِ 

ابریشمی، بیکفش و چادر. 
لباس جعفرخان: نیمتنۀ و شلوار خاکستری، آخرین 
مُد پاریس، شلوار اتُوکشیده، دارای خط کامل، یقۀ نرم، 
بارانی  پالتوی  یک  یکرنگ،  و جوراب  پوشت  و  کراوات 
روی لباس‌ها، در دست راست یک چمدان کوچک، در 
دست چپ، بند توله سگی و چمدانی، چتری و عصایی 

نیز دارد.
غریبه  خانواده،  این  »درون«  پوشش،  این  با  فردی 
سیر  در  کمکم  که  متمایز  غریبه‌ای  می‌شود.  محسوب 

نمایشنامه، به »بیگانه«ای تهدیدکننده بدل می‌شود. 
بخت  سیاه  زینت  نمی‌شم  راضی  هرگز  من  دایی:	

بشه. )ص26(
اعضای خانواده سعی می‌کنند تا پوشش او را تغییر 
دهند. ستیز اولیه و پنهان آن‌ها منجر به تغییر لباس 28 
می‌دهند،  تغییر  را  »جعفر«  پوشش  آن‌ها  می‌شود.  او 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             7 / 12

http://kimiahonar.ir/article-1-935-en.html


56

������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ فصلنـامۀ علمی پژوهشی                   سال ششم، شمارۀ 22، بهار 1396

پوششی که البته به قول جعفر به »تن او گشاد است«. 
سپس فرآیند پذیرش/تشرف این »بیگانه« آغاز می‌شود. 
»آن‌ها«  و  »ما«  به  را  آدم‌ها  »پوشش«،  اینجا،  در  اما 
به پدیدهای تبدیل شده  بخش می‌کند. گویی پوشش 
است که هر کسی با تصاحب آن می‌تواند دیگری را نیز 
سر  بر  آغازین  ستیزهایِ  نمایشنامه،  در  کند.  تصاحب 

تصاحب همین »پوشش« است. 
آنکه  برای  ناچار  دارد،  »خود«  از  تصوری  خانواده 
»بیگانه«ای را به »درون« راه دهد، تلاش می‌کند پوشش 
او را درست کند یا تغییر دهند تا از این راه آن‌ها بتوانند 
بردارند.  میان  از  را  »دیگری«  و  »خود«  میان  فاصله 
همین  جزء  پالتو  و  چتر  کلاه،  پوشت،  مانند  اشیائی 
»پوشش« هستند که از همان آغاز تفاوت سبکِ فردی 
را نمایان می‌کنند. این صورت‌بندی، شکلی از قطب‌بندی 
است که شخصیت‌ها در آرایش اولیه خود دارند، انجام 
از  شکلی  یکدیگر  با  مواجهۀ  در  آن‌ها  می‌دهند. 
هر  زیرا  می‌کنند.  نمایان  را  نیرو/قدرت  تقسیم‌بندی 
شخصیت به مثابۀ یک نیروی اجتماعی، مفهوم »بیرون« 
و »درون« و »ما« و »آن‌ها« را پیریزی می‌کند. از این رو 
اشیاء  و  پوشش  با  گونه،  آرایش سیاسی  این  در  جعفر 
بیگانه، در یک سو است و همۀ اعضای خانواده با پوششی 
این  تصاحب  برای  خانواده،  دیگرند.  سوی  در  دیگر 
پوشش، ابتدا با فروکاستن »دیگری«، تعریفی از »خود« 

ارایه دهد.
دایی: ما ایرونی‌ها و جعفرخان.
جعفر: ما پاریسی‌ها... )ص26( 

یا در اشاره به پوشش کلاه که جعفر آن را در خانه 
که  وامی‌دارد  را  او  تحکم  با  دایی  و  برمی‌دارد  سر  از 

کلاهش را همیشه بر سر نگه دارد.
دایی: ما ایرونی‌ها باید کلامون دو دستی نگر داریم. 
چونکه تنها چیزی است که برامون باقی مونده. این کلاه 
تاریخه، کلاه وطنه،  ادبه، کلاه  باشه، کلاه  ما  علم  باید 

کلاه....)ص24( 
البته این ستیز در قالب مفهوم »ایرانی« و »فرنگی« 
لایه ظاهری نمایشنامه است. لایه‌های پنهان این ستیز و 
جدال به تقسیم نیروی موجود در نمایشنامه و روشی 
برمی‌گردد که هر نیرو برای تصاحب به آن نیاز دارد. این 

نیروها سعی می‌کنند مکانِ موجود را به شکلی از تقسیم 
این  با  آن‌ها  »بیرون«.  و  »درون«  بکاهند؛  فرو  بندی 
تقسیمات، دیگری/جعفر را در »بیرون« قرا می‌دهند و از 
این راه تمایز خود را با »دیگری« آشکار می‌کنند. این 
سپس  و  لباس،  تمسخر  یعنی  پوشش،  در  ابتدا  تمایز 
تغییر آن و سپس با تقسیم مکان ـ بیرون و درون ـ به 
انجام می‌رسانند. آرایش نیروهای موجود در نمایشنامه 

در مقیاس مکانی، به قرار زیر است.
خانواده                        )درون( 

 پوشش جعفر خان                        )بیرون(
تلاش  برُدار،  سوی  دو  در  نیروها  این  از  یک  هر 
می‌کند تا دال اصلی ـ پوشش ـ را به تصاحب خود در 
آورند. در نمایشنامه، تصاحب تن هر یک توسط دیگری، 
هدفی است که از راه آن می‌کوشند به مثابۀ یک مدلول، 
دالِ »پوشش« را به چیزی دیگری بدل کنند، یا آن را 
شبیه »خود« کنند. هر یک از این دو نیرو، اگر بتواند، 
دالِّ »پوشش« را تسخیر کند، می‌تواند به خود وضوح 
ببخشد و فاتح مکان ـ خانه ـ شود. از همین رو، ترفندهای 
بعدی شخصیت‌ها تغییر می‌کند. در مرحلۀ بعد، قطب 
سعی  اکبر(  مشهدی  دایی،  زینت،  )مادر،  خانه/خانواده 
می‌کنند »دیگری/جعفر« را به سُخره بگیرند؛ نسبت به 
همانندی  نوعی  به  ترغیب  را  او  یا  کنند  بی‌اعتنایی  او 
نمایند. این شکل از کنش شکلی از فروکاستن دیگری 

است.
دایی: برو کلات رو سرت بگذار مردکه. شما ایرونی 

هستید، نباید از این حرف‌ها بزنید. 
 chauve جعفر: دکتر گفته اگه متصل کلاه ببرم شوو

می‌شم. چیز...کچل می‌شم.
دایی: دکتر غلط کرده. )23(

»خود«  الگویِ  پایۀ  بر  »دیگری«  شبیه‌سازی  ایدۀ 
یکی از کنش‌های اصلی شخصیت‌هاست. به همین دلیل 
آن‌ها سعی می‌کنند. ابتدا آن‌ها با این لباس و زبانِ غریب 
صحنه  تا  اول  )صحنه  شوند  روبرو  بهت‌زده  شکلی  به 
هشتم( سپس سعی می‌کنند این لباس/زبان را تصحیح 
کنند )صحنه دهم(، در صحنه‌های بعدی این زبان/لباس 
در  و  چهارده(  تا  یازده  )صحنه  می‌گیرند  سخره  به  را 
نهایت این زبان/لباس را انکار می‌کنند. )صحنه پانزده تا 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             8 / 12

http://kimiahonar.ir/article-1-935-en.html


57

�����������������������������������������������������������������������������ه«تشفرنگ برگ »جعفرخان از هامنشایم نر د،جددت عصر رد ری«گدی» و «دوخ» تنسبند» و «دوخ» سبتن

تجربه  این که »تو  مبنای  بر  دایی،  تعریف‌های  هفده(. 
است.  امر  همین  بر  دال  بودی...«  فرنگ  توی  نداری؛ 
تلاش دایی برای سازگاریِ جعفر، ابتدا با تهیه کردن او 
از  را  آن  پوششی که جعفرخان  است،  قبلی  از پوشش 
می‌پوشد.  و  می‌کند  پیدا  انباری«  ته  و  زمین  »زیر 
»دیگری/جعفر« توسط »خود« و از راه لباسش نشاندار 
ننگ  داغ  را  نمود  نوعی  این  گافمن،  اروینگ  می‌شود. 
می‌نامد. برچسب و نشانی که کسی بر »دیگری« می‌زند 
این  غیر  در  دهد،  راه  »خود«  درون  به  را  او  بتواند  تا 

صورت او داغِننگی است که باید بیرون از »ما« بماند.
هرچند جعفر از نوعی پوشش رها شده است، اما او 
اکنون به لباسی یا یک یونیفورم تازه تن سپرده است. 
یونیفورمی که او را از »دیگری« به سلک »خود« درآورده 
است. جعفر تا زمانی که این لباس را بر تن دارد، می‌تواند 
گفتگو و ارتباط‌های بعدی‌اش را ادامه دهد. دایی جعفر، 
گفتگوی  ـ  آشنا  ایرانی/  ـ  تازه  لباس  پوشیدن  از  بعد 
واقعی‌اش را با او آغاز می‌کند: »می‌خواهی چکار کنی؟« 
گویی مراسم تشرف جعفر پایان یافته و اکنون به درون 
راه یافته و می‌توان با او گفتگو کرد. بعد از او دربارۀ کار، 
پوشش،  گویی  می‌زند.  حرف  گذشته  و  آینده  ازدواج؛ 
داده  قرار  زمان  و  تاریخ  از  تازه  زمین‌های  در  را  جعفر 
است. جعفر که در ابتدایِ صحنه چهارم، اولین رفتارش، 
زمانیِ  زمینۀ  در  اکنون  بود؛  ساعتش  به  شدن  خیره 
دیگریِ قرار گرفته است. او باید فهمش از زمان را بر پایۀ 
اساس  بر  که  ساعتی  کند.  تنظیم  خانه/خانواده  زمانِ 
»نحس«  »سعد«،  ساعت  به  خانواده،  تقسیم‌بندی 
بخش‌پذیر است. تصور جعفر از زمان، تصوری نوعی نوع 
خاصی از نظم است که با نظم درونی خانواده در تضاد 
است. جعفر برای فهم زمان از ماشین زمان ـ ساعت ـ 
بهره می‌گیرد و خانواده بر مبنای فهمی اسطوره‌ای زمان 
را درک می‌کند. این تضاد بعدها به امور دیگری بسط 
به  نظم  این  درون  از  که  تضادهایی  می‌شود.  داده 
وجودآمده پدیدار می‌شود. نظمِ ظاهری میان جعفرخان 
و اهل خانه، حسی از بی‌نظمی نیز برای جعفرخان ایجاد 
تن  از  با  که  می‌کنند  تصور  آن‌ها/خانواده  است.  کرده 
بیرون کردنِ پوششِ جعفر، او را به نظمِ واقعیِ این مکان 
تغییر  با  جعفر  که  است  آن  واقعیت  اما  بازگردانده‌اند 

لباس دچار نوعی بی‌نظمی مازاد شده است. 
جعفر از این اینجا به بعد، در آشوبی ذهنی، گفتگوها 
و رابطه‌هایش را به پیش می‌برد. این آشوب، بعدها هنگام 
می‌شود.  آشکار  مختلف  موضوعاتِ  دربارۀ  او  گفتگوی 
هنگامی که دایی نسبت به مقولاتی مانند ازدواج، کار، 
دولت، مردم و غیره سخن می‌گوید، جعفر حیرت زده، 
درهم می‌ریزد. همین این آشوب، سبب می‌شود که او در 
کندنِ  بیرون  با  ابتدا  که  عصیانی  کند.  عصیان  نهایت 
پوشش ناخواسته از تن و سپس با پوشیدن لباس پیشین 
و بازگشت به زبان نخستین در او به اوج می‌رسد و در 
پایان جعفر با همان پوشش قبلی خود و زبان آموخته‌اش، 

آنجا را ترک کند.

تنیجهگ‌یری
تقابل »خود« و »دیگری« متضمن شکلی از رابطه 
میان  نمایشنامه  در  رابطه  شکل‌های  این  هست.  نیز 
شخصیت‌های نمایشنامه و مواجهۀ آن‌ها آشکار می‌شود. 
این رابطه ـ خود و دیگری ـ در مقولاتی مانند زبان و 
مقوله،  دو  این  زیرا  است.  فهم  و  بررسی  قابل  لباس 
می‌تواند  آن‌ها  اساس  بر  »خود«  که  هستند  مفاهیمی 
دهد، همزمان همین  به دست  برای خویشتن  تعریفی 
مفاهیم و مقولات‌اند که می‌تواند شکلی از رمز یا حدودی 

برای »دیگری« نیز بسازد.
برگشته،  فرنگ  از  جعفرخان  نمایشنامه  در 
جعفر/ برابر  در  خانواده/خود،  در  موجود  شخصیت‌های 
دیگری با تمهیداتی، او را که پیش از این به این خانه/

»دیگری«  و  بیگانه  یک  به  است  داشته  تعلق  خانواده 
با  تبدیل می‌کنند. نوع مواجهه و برخورد خانواده/خانه 
از  نوعی  که  است  اجتماعی  تعامل  از  شکلی  جعفر، 
تجربۀ  و  خاص  دیدِ  زاویه  زیرا  سازد.  می  را  گفتمان 
و  است  دو شده  این  تمایز  از »دیگری« سبب  »خود« 
یکدیگر  برای  مرزبندی‌های  تمایز  این  اساس  بر  اینها 
تمایز  نوعی  به  مرزبندی  و  گفتمان  این  می‌سازند. 
»دیگری«  سوبژکتیویتۀ  برابر  در  »خود«،  سوبژکتیویۀ 

است.
نوشته  برگشته  فرنگ  از  جعفرخان  نمایشنامه  در 
با  خانه/خانواده  در  موجود  مقدم، شخصیت‌های  حسن 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                             9 / 12

http://kimiahonar.ir/article-1-935-en.html


58

������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ فصلنـامۀ علمی پژوهشی                   سال ششم، شمارۀ 22، بهار 1396

تقسیم‌بندی و آرایش نیرو و کنش‌های »خود« در برابر 
یکدیگر، کسی را پیش از این به اینجا تعلق داشته به 
»دیگری« بدل می‌کنند. آن‌ها ابتدا تلاش می‌کنند از راه 
از سازگاری  نوعی  با »خود«  شباهت سازی »دیگری« 
ایجاد کنند. اما با بروز هر نوع تعارض تلاش می‌کنند تا 
جعفر را ابتدا با شگفت‌زدگی سپس بی اعتنایی، اصلاح، 
تغییر، به چیزی بدل کنند که پیش از این بوده است.  

پین‌وتش
1. تمامی مثال‌ها بر اساس نسخه چاپی این نمایشنامه، چاپ 

دوم، سال 1357 انتشارات جار است.
2. René Descartes
3. Immanual Kant
4. Anna wierzbica
5. John Locke
6. Roy shafer
7. Erving Goffman
8. Kenneth gergen
9. Ulrich neisser
10. Marcel Mauss
11. Émile Durkheim
12. Lucien Lévy-Bruhl
13. Amelie rorty
14. Habitus
15. Grace Harris
16. Friedrich Nietzsche
17. Gilles Deleuze
18. Martin Heidegger
19. Emmanuel Levinas

20. از نظر زیمل،»فرم‌ها، اصول ترکیب کنندهای هستند که 
عناصری از مواد خام و تجربه را بر می‌گزینند و آن‌ها را به 
صورت واحدهای معین و قطعی در زندگی شکل می‌دهند.« 
»زیمل،1392:37«  زیرا همۀ آن‌ها تمام ابعاد تجربۀ انسانی 
را شکل می‌دهند و در طول زمان ـ زیست ـ آشکار می‌شوند؛ 
ناپیدا  گاهی  و  می‌یابند؛  تحول  و  تغییر  می‌کنند؛  رشد 
می‌شوند. با این شکل از نگرش می‌توان گفت، هر فرهنگی، 
تا  می‌سازد،  محتواهایی  با  را  »خود«  از  صورتی  یا  شکلی 
بتواند کلیتی وحدت‌یافته و درونی را برای »خود« بسازد. 
این کلیت، درون جامعه زیست می‌کند و تحول می‌یابد. اما 

از هم فرمی‌پاشاند. و فرم  شکافی تروماتیک این کلیت را 
جدید متجلی می‌شود. از نظر زیمل، »فرم‌هایی که در این 
مرحله به ظهور می‌رسند، خصلتی ناقص و ابتدایی دارند. 
چیزی که واین گارتنر آن را »فرهنگ نخستین« می‌نامد.« 
عقیده  به  نخستین«  »فرهنگ  این  »فریزبی؛1386؛144« 
زیمل، انبانی از ابژه‌هایِ فرم‌گرفته، درست به همان اندازه 
بزرگ و درست به همان اندازه کوچک است که »شخص 
دارد.«  نیاز  آن  به  فعالیت‌های عملی‌اش  دادن  انجام  برای 
به  نخستین«  »فرهنگ  عناصرِ  این   )38:1392 )زیمل، 
که  آن‌هایی  فریزبی،  قول  به  و  می‌شوند  خلق  دلایلی 
موفقیت‌آمیز بوده‌اند گرد هم می‌آیند و یک سنت را فرم 
تراژدی  را  قبل  با  گسست  و  شکاف  این  زیمل  می‌دهند. 

فرهنگ می‌نامد.
21. به معنای هویج است. در اینجا اسم سگ جعفر خان است.

22. بیا بریم کاروت، بریم.
23. Yuri Lotman
24. Carl Schmitt

25. فُکُلی: )faux col( این کلمه، در لغت به معنی یقۀ کاذب 
به  تحقیر »دیگری«  از  برای شکلی  واژه  این  بعدها  است. 
کاربرده می‌شد. این واژه بعدها با واژه قرتی قرابت نزدیکی 
پیدا کرد. واژه قرتی در عین معناداری، بسیار بی‌معناست. 
و  خود  در  زبانی  نقیصۀ  یک  مثابۀ  به  فُکُلی/قرتی  شمایل 
می‌شود./پانویس/  پدیدار  زبانی  تهدید  از  شکلی  سپس 
تهدیدی که در دوره‌ای که گفتمانی تسلط دارد که به پالوده 
کردنِ زبان ایرانی ـ کسروی زبان پاک ـ یا تأکید بر ایرانی 
بودن به تاسی از شکلی از ملی‌گرایی، در برابر فرنگی بودن 
زبانی،  تقابل‌های  این  دارد.  تأکید  فارسی  زبان  عربیتِ  یا 
بعدها خود را در بطن شمایل فُکُلی، به مثابه خاستگاهِ زبانی 
اعوجاج یافته و بی‌ریشه ظهور پیدا می‌کند: زبانی بی‌ریشه و 
شمایلی کولیوش و بیجا. گویی )فُکُلی/سیاه/ قرتی/جعفر( یا 
هیچکس، فاقد زبان است. این بی‌زبانی و اعوجاجِ زبانی، در 
آثار سنت‌گرایانی مانند جلال آلاحمد، واژه‌ای تازه می‌یابد: 
نا  شکلی  به  اینجا  در  غرب  و  غرب‌زده  چه  اگر  غرب‌زده. 
روشن و گنگ در زبان عامیانه، به مفهومی بیمارگونه و یک 
مرض بدل می‌شود، اما بعدها این کلمه در گفتارهای آل 
احمد شکل شبه نظری به خود می‌گیرد. شکلی که گفتار 
نظری دوره‌های قبل و بعد از خودش را صورت‌بندی تازه‌ای 
می‌کند. گویی گفتار مورد نظر در دوره‌ای که حسن مقدم 
می‌نویسد بعدها از زبان آل‌احمد به گفتمان نظری واضح‌تر 
مبدل می‌گردد. همانندی این دو امر عجیبی نیست. گویی 

با توضیح این، می‌توان آن را نیز فهم کرد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                            10 / 12

http://kimiahonar.ir/article-1-935-en.html


59

�����������������������������������������������������������������������������ه«تشفرنگ برگ »جعفرخان از هامنشایم نر د،جددت عصر رد ری«گدی» و «دوخ» تنسبند» و «دوخ» سبتن

26. ژانوس: دهخدا می‌‌گوید ژانوس بر طبق اساطیر کهن، اولین 
مقابل  تیبر  رود  بر ساحل  واقع  کولوس  ژانی  پادشاه شهر 
پرستش  خدائی  چون  را  او  رومیان  است.  بوده  رم  شهر 
می‌کردند و گمان داشتند که مراسم دینی را او بنیان نهاده 
است. »در اساطیر رومی، ژانوس یا یانوس، خدای دروازه‌ها 
و درها و گذرگاه‌ها و مسیرهای ورودی و خدای آغازها و 
پایان‌ها بود. در فرهنگ مدرن مهم‌ترین میراث باقی‌مانده از 
ماه نخست سال است.  ژانویه که  ماه  یعنی  او  نام  ژانوس، 
کشیده  تصویر  به  سر  دو  یا  و  چهره  دو  با  اغلب  ژانوس 
می‌شود که از این دو سر، یکی به روبرو و دیگری در جهت 
مخالف آن، یعنی به پشت سر نگاه می‌کند. اعتقاد بر این 
است که این دو سر به آینده و گذشته می‌نگرند. ژانوس ایزد 
آغازها یا شروع به کارها بود. او بر اولین ساعت روز، اولین 
روز ماه و اولین ماه سال )ژانویه( نظارت داشت. نمادهای او 
دربانی«  چوبدستی  یک  و  کلیدها  دسته  زیرند:  قرار  به 
)پرون،1389: 79(. موریس دوورژه فرانسوی، برای توضیح 
ماهیت و سرشت سیاست از نماد ژانوس استفاده می‌کند. از 
نظر او سیاست همیشه و در همه جا پدیدهای دو وجهی 
است: تضاد و همگونی )دوورژه، 1389: 79(. »روایت‌های 
با خاستگاه شهر،  و  بودند  رومی  همه  این خدا  به  مربوط 
و گفته  بود  رم  ژانوس ساکن  افسانه‌ها،  در  داشتند.  پیوند 
می‌شد که وی دیرگاهی با کامس، شهریار افسانه‌ای که از او 
تنها نامی در دست است، بر رم فرمان می‌راندند )گریمال، 
درگاه  از  رانده‌شده  بانویی  دیگر،  روایت  به   .)110 :1391
خدای خدایان، ژولیده و پریشان در کنار شاه‌پیری به نام 
»ژانوس« نمایان می‌شود و شاه‌پیر پس از خوش آمدگویی، 
به کف زدنی، وی را به دست ماه‌رویان قصر می‌سپارد. آنان 
او  پیکر  بر  را  زیباترین جامه‌ها  و  به حمام می‌برند  را  وی 
می‌پوشانند؛ او عطرآگین ساخته و بر سفرۀ شاهی می‌نشانند 
و ـ بعد از مدتی فرشته‌ای از آسمان فرود می‌آید و به آن 
بانوی رانده شده اعلام می‌کند که او مورد عفو قرار گرفته 
جای  از  بانو  این  بازگردد.  آسمان‌ها  به  می‌تواند  و  است 
لب‌های  با  شاه‌پیر،  مهمان‌نوازی  حرمت  به  و  برمی‌خیزد 

یاقوت فام خود، سر و چشم شاه‌پیر را می‌بوسد و به سوی 
آسمان بازمی‌گردد. زمانی بعد شاه در می‌یابد که بر اثر بوسۀ 
آن الهه، صاحب نیروی بینایی شگفت‌آوری شده است که به 

یاری آن می‌تواند »گذشته و آینده« را ببیند.
مرکز  در  را  مردانه  پیوندهای  نگرش  این  زیرا  ملی‌گرایی:   .27
تولید احساسات ملی‌گرایی قرار می‌دهد و زبان را در مرکز 
زبان،  مفهوم  رو،  این  از  می‌کند.  برجسته‌تر  توجه »خود« 
برای  که  می‌شود  محسوب  مردانه  هم‌بستگیِ  از  شکلی 
محافظت »مام وطن؛ تنِ زنانه و زبانِ سرزمین مادری« باید 
انسجامش را حفظ کرد. هر چند این شکل از ملی‌گرایی که 
پیوندهایش را بر اساس تفکر مردانه قرار می‌دهد، زنان را به 
حاشیه می‌راند و آنان را به جهان نمادین؛ استعاری و در 
خدمت جهان مردانه قرار می‌دهد که باید از آن محافظت 
کرد. همچنان که خانه و پوشش و زبان را نیز به درون این 
معناها می‌راند و می‌فهمد. در اینجا غرب یا فرنگ به معنای 
چیزی »بیرونی« و »دیگری« است که باید او را از جهان 
»درون«؛ »خانه«؛ »زبان«؛ »بدن« و »زن« دور نگه داشت 
تا بتوان از »خانه«، »زبان«، »خانه« و »خانواده« پاسداری 
معنایی  در  یا  فُکُلی  این  برای  آلاحمد  جلال  بعدها  کرد. 
نظر  در  را  اوصافی  قرتی،  یا  )غرب‌زده(  این شمایل  دیگر، 
است.  زن‌صفت  است.  قرتی  غرب‌زده،  »آدم‌  می‌گیرد. 
به سر و پزش خیلی ورمی‌رود.  به‌خودش خیلی می‌رسد، 
حتی گاهی زیر ابرو برمی‌دارد، به کفش و لباس و خانه‌اش 

خیلی اهمیت می‌دهد.«
»پوشیده  معنای  به  عربی  زبان  در  »لباس«  واژة  لباس:   .28
شدن«؛ »مخفی شدن« و »به اشتباه افکندن« است. گویی 
پوشش، می‌تواند هم بدنی را از تهدیدات محافظت کند، هم 
می‌تواند آن را از چیزی مخفی نگاه دارد. خانواده جعفر، با 
تهی  بوده،  این  از  پیش  آنچه  از  را  جعفر  او،  لباسِ  تغییر 
می‌کنند، گویی او را از هر چیزی که او نشاندار می‌کند، یا 
دلالتی بر تشخص یا تمایز او می‌بود، خالی می‌کنند. جعفرِ 
اکنون نام ناپذیر است. مردی با لباسی »اینجایی« و احوالات 

و منش و افکاری»آنجایی«. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

                            11 / 12

http://kimiahonar.ir/article-1-935-en.html


60

������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ فصلنـامۀ علمی پژوهشی                   سال ششم، شمارۀ 22، بهار 1396

کتانبامه
احمدی، بابک )1387(. رسالة تاریخ جستاری در هرمنوتیک، 

تهران: نشر مرکز.
ـــــــــ )1392(. هایدگر و پرسش بنیادین، تهران، نشر مرکز.

ترجمة  ایران.  اساطیر  کتاب   .)1382( استیوارد  پرون، 
محمدحسین باجلان فرخی، چ اول، تهران: اساطیر.

هفدهم،  قرن  در  اروپایی  فلسفه   .)1379( سولومون  ک.  رت. 
ترجمة محمد سعید حنایی کاشانی، تهران: نشر قصیده.

اجتماعی،  فرم‌های  و  فردیت  درباره   .)1392( گئورک  زیمل 
ترجمة شهناز مسمی پرست، تهران: ثالث.

ترجمة  سیاست،  علم  اصول  کتاب   .)1382( موریس  دوورژه، 
ابوالفضل قاضی، چ نهم، تهران: امیرکبیر.

کهون، لارنس )1384(. از مدرنیسم تا پست مدرنیسم، ترجمة 
عبدلکریم رشیدیان، چ چهارم، تهران: مرکز.

لیندوم، چارلز )1394(. فرهنگ و هویت، ترجمة محسن ثلاثی، 
تهران: نشر ثالث.

تفکر  باب  در  تأملاتی  افسرده،  عقل   .)1378( مراد  فرهادپور، 
مدرن، چ اول، تهران: نشر طرح نو. 

صالحی  مانی  ترجمة  جهان،  اساطیر   .)1391( پی‌یر  گریمال، 
علامه، تهران: مهاجر.

لویناس )1392(. زمان و دیگری، ترجمة مریم حیاط‌‌ ‌شاهی، چ 
اول، تهران: نشر افکار. 

Wierzbica, Anna ( 1992). Semantics, Culture and 
Cognition: Universal human concepts in cul-
ture-specific configurations. 

Rorty, Amelie (1976). The Identities of Persons . U. 
California Press.

_________  (1988). Mind in action- essay on the 
philosophy of mind-boston: beacon press.

Winnicott, D.W (1965). The maturational process 
and the facilitating environment-london-:Hoga-
rth. 

Laing, R.D. (1960). The Divided Self: An Existen-
tial Study in Sanity and Madness. Harmond-
sworth: Penguin.

_________ (2002). The Self and Others. London: 
Tavistock Publications.

Mauss, Marcel (1979). A category of yhe humen 
mind: the notion of peson- the notion of self-.

Shafer, Roy (1978). language and insight-new hav-
en- ct-: yale university press.

Niesser, Ulrich (1988). Five kinds of self-knowl-
edge-philsophical psychology. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 k

im
ia

ho
na

r.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

03
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            12 / 12

http://kimiahonar.ir/article-1-935-en.html
http://www.tcpdf.org

