
بازتابِ نگرش هیدگر در تحلیل نقاشی ‌های سزان از وجهۀ نظر مرلوپونتی بر 
اساس نظریۀ در-جهان- بودن
سید نوید برزنجی*
مریم بختیاریان**
فیروزه شیبانی رضوانی***

چکیده
مرلوپونتی، در-جهان-بودن را از هیدگر به ‌عاریت می‌گیرد اما در برابر نظر او منفعل عمل نمی‌کند. مرلوپونتی از موضوع 
در- جهان- بودن، برای تبیین ادراک حسی و بدنمندی استفاده می‌کند. دازاین هیدگری و سوژۀ بدنمندِ مرلوپونتی، در جهان 
پرتاب شده هستند. این سخن بدان معناست که جهان، برابر ایستای تفکر انسان نیست و انسان پیش از تأمل و تعقل پرتاب شده 
در جهان است و جهان را بی‌واسطه درک می‌کند. هنرمندان از طریق در-جهان-بودن و کنش بدنی، جهان را آشکار می‌کنند. 
نقاشی‌های سزان نقطۀ تلاقی تفکرِ هیدگر و مرلوپونتی برای اندیشۀ پیشاتعقلی هستند  و این نشان می‌دهد  نقاش از جهان جدا 
نیست. در این مقاله تلاش شده است تشابه و تفاوتِ در-جهان-بودن هیدگر و مرلوپونتی از طریق توجه به نقاشی‌های سزان 
بررسی شود. هدف این مقاله آن است روشن سازیم؛ مرلوپونتی تلقی خاصی از در-جهان- بودن و به‌تبعِ آن بدنمندی دارد که 
در برخی موارد مغایر فهم هیدگر است اما هر دو فیلسوف بر نقش آثار سزان در پدیداریِ جهان صحه می‌گذارند. داده‌های 
ضروری این مقاله پس از گردآوری  از طریق مطالعۀ کتابخانه‌ای و جستجوی اینترنتی جمع‌آوری شده، سپس توصیف و تحلیل 
شده‌اند و در کنار آن توجهی به آثار سزان شده است. از این طریق چگونگی تأثیرِ در- جهان- بودنِ هیدگر بر تحلیل مرلوپونتی 

از نقاشی‌های سزان، مورد واکاوی قرار گرفته است.

کلیدواژه‌ها: مرلوپونتی، در- جهان- بودن، هیدگر، هنر، سزان

*. دانشجوی دکتری فلسفه هنر، دانشکده حقوق، الهیات و علوم سیاسی، واحد علوم و تحقیقات، دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران.                        
 Email: barzanji.navid1977@gmail.com  

**. استادیار گروه فلسفه هنر، دانشکده حقوق، الهیات و علوم سیاسی، واحد علوم و تحقیقات، دانشگاه آزاد اسلامی ، تهران، ایران. )نویسنده مسئول(.

Email: Bakhtiarian@srbiau.ac.ir  
    Email: firoozehsheibani@gmail.com                            .استادیار گروه هنر، واحد اسلام‌شهر، دانشگاه آزاد اسلامی، اسلام‌شهر، ایران .***

تاریخ دریافت: ۱۳۹۹/۵/۱۱
تاریخ پذیرش: ۱۴۰۰/۱۱/۱۱

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             1 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html


98

���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فصلنـامۀ علمی                   سال دهم، شمارۀ ۴۱، زمستان 1400

مقدمه
هیدگر با جایگزینیِ پرسش از وجود1 به جای پرسش 
از موجود2، به بازاندیشی فلسفۀ غرب اقدام کرد. وی با 
غربی،  متافیزیک  خودسازی  آنِ  از  و  ویران‌سازی3 
نیندیشده‌های اندیشۀ غربی را دیگر بار پیشِ چشم آورد. 
و  غربی  اندیشۀ  سرآغازهای  که  شد  سبب  کار  این 
مهم‌ترین آن یعنی پرسش از وجود مجدداً مطرح شوند 
که در گذر تاریخ فلسفه گردِ نسیان بر آنها نشسته بود. 

وجوداندیشیِ هیدگر، در دورۀ نخستِ تفکر وی به 
گشت5  دورۀ  در  و  می‌شود  امکان‌پذیر  دازاین4،  وسیلۀ 
رویداداندیشی جایگزین آن می‌شود؛ با این‌حال، دو دورۀ 
همچنان  و  نیست  گسیخته  هم‌  از  کاملًا  او  اندیشۀ 
هستی‌شناسیِ بنیادی6ِ حاضر در وجود و زمان7، بنیاد و 
پایه‌ای برای رویداداندیشی8ِ مندرج در افادات در فلسفه9 
رسالاتی  در  هنر،  دربارۀ  هیدگر  تأملاتِ  بنابراین  است. 
اومانیسم11،  باب  در  نامه  هنری10،  کار  سرآغازِ  مانندِ 
که  غیره  و  فلسفه  در  افادات  نیچه12،  درس‌گفتارهای 
ارتباط  و  شده‌اند  بیان  است،  گشت  دوران  محصول 
دوران‌سازِ  کتابِ  در  هیدگر  وجوداندیشی  با  استواری 

وجود و زمان دارد. 
در اندیشۀ هیدگر، »تعریف ارسطوییِ »انسان، حیوان 
ناطق است«، نادرست نیست، اما به‌هیچ وجه جامع هم 
نیست و به‌زعم او این تعریف اساس پدیدار شدنِ اصیل 
دازاین را فرو می‌گذارد« )Heidegger, 1995: 165(. در 
تعریفِ ارسطویی که »انسان، حیوانِ ناطق است«؛ از در-

امکان  شروط  که  اگزیستانس  و  حضور  بودن،  جهان- 
اویند؛ غفلت شده است و درگیری هر روزینۀ  وجودی 
آدمی در/ با جهان نادیده گرفته شده است. این غفلت از 
در-جهان-بودنِ انسان به نوعی سنگِ بنای تلقی نو از 
انسان در اندیشۀ دکارت و فلسفۀ پس از او می‌شود و این 

روند تا نیچه ادامه می‌یابد. 
نحله‌های  از  یکی  پدیدارشناسی  فرانسویِ  شاخۀ 
داشت.  قرار  هیدگر  تأثیر  تحت  که  است  فکری 
در- و  وجوداندیشی  که  فرانسوی  متفکر  برجسته‌ترین 

در  آن  از  و  ساخت  خود  آنِ  از  را  هیدگر  جهان-بودنِ 
راستایِ فهم ادراک حسی و سوژۀ بدنمند استفاده کرد، 

مرلوپونتی است. 
مرلوپونتی در فلسفۀ خود در پی تبیین و بنیان‌گذاریِ 
زیباشناسیِ ویژه‌ای نبوده، بلکه وی از هنر برای تبیینِ 
ادراکِ حسیِ موجود بدنمندی استفاده کرده است که از 
طریق ادراک حسی و در-جهان-بودن، به‌طور پیشاتأملی 
درک و دریافتی از جهان دارد. در این میان نقاشی‌های 
در- از  مرلوپونتی  دریافت  و  درک  با  منطبق  سزان، 

جهان‌بودن و سوژۀ بدنمند است. هیدگر و مرلوپونتی، در 
اندیشۀ خود، متوجه اهمیت هنر شده‌اند. اگرچه هیدگر، 
بر خلاف مرلوپونتی، با کلیت هنر مدرن سر سازگاری 
نداشته اما وی نیز مانند مرلوپونتی، آثار سزان را واجد 
پیشاتأملیِ  تفکر  و  بودن  جهان-  در-  بیانِ  و  نمایش 
بی‌واسطه‌ دانسته است. آن‌چه هیدگر و مرلوپونتی دربارۀ 
آثار سزان بر سر آن توافق دارند، قابل تعمیم به تمام آثار 
هنری است که در-جهان-بودن را رمزگشایی نمی‌کنند 
بلکه رازِ جهان را چنانکه هست به دید می‌آورند. بنابراین 
رازآمیزی و ابهام همواره از واژگان کلیدی دو فیلسوف در 

تحلیل آثار هنری و مخصوصاً آثار سزان است.
در این مقاله می‌کوشیم به این پرسش، پاسخ دهیم: 
اندیشۀ  بر  تأثیری  چه  هیدگر  جهان-بودنِ  در-  نظریۀ 
مرلوپونتی در تحلیل آثار سزان داشته است؟ اندیشیدن 
به آثار سزان برای مرلوپونتی، طریقی برای تبیین ادراک 
موجود  حسی  ادراک  و  است  بدنمند  موجود  حسیِ 
بدنمند، تنها از طریق در- جهان-بودن امکان‌پذیر است. 
عاریت  به  هیدگر  از  را  بودن  در-جهان-  مرلوپونتی، 
می‌گیرد اما در برابر این اندیشمند، نگاه نقاد خویش را از 
دست نمی‌دهد بلکه با از آنِ خودسازی اندیشۀ هیدگر 
راهی نو می‌گشاید و به سبک خود از آن سخن می‌گوید. 
نکتۀ قابل توجه آن است که مرلوپونتی در راستای تبیین 
ادراک و بدنمندی در آثاری مهمی مانند پدیدارشناسی 
از  و سلبی  ایجابی  به صورت  نامریی  و  مریی  و  ادراک 
هیدگر متأثر است، بنابراین برای جلوگیری از اطالۀ کلام 
متفکر  این  بر  مرلوپونتی  به‌ویژه  دیگران  تأثیر  به 

نپرداخته‌ایم.

پیشینۀ پژوهش 
هنراندیشی  بر  هیدگر  اندیشۀ  بازتاب  با  رابطه  در 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             2 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html


99

هاج-ریۀ دراس نظسا رب نتیورلوپم رظهۀ نجسزان از و ایهاشی قن لیلحت رد رگد هیشرگن ِباتزاب ����������������������������������������������������������������������������بودن -ن

اما به صورت  بر نخوردیم  به مقالۀ مستقلی  مرلوپونتی 
جسته و گریخته مقالاتی در رابطه با تأثیر اندیشۀ هیدگر 
به  سزان  آثار  تحلیل  نیز  و  مرلوپونتی  تفکر  کلیت  بر 
وسیلۀ مرلوپونتی بر خوردیم که به مواردی اشاره می‌کنم.

شده  یاد  موضوع  به  حدی  تا  که  مقالاتی  از  یکی 
می‌کند؛  تأکید  در-جهان-بودن  مسئلۀ  بر  و  پرداخته 
مقاله‌ای است با عنوانِ: »تبیین تلقی پدیدارشناسانه از 
و  شایگان‌فر  نادر  نوشتۀ   ،)1390( سزان«،  نقاشی‌های 
پرویز ضیاءشهابی، منتشر شده در نشریۀ شناخت، ش 2، 
که در آن از طریق در-جهان-بودن به تبیین نقش ادراک 
مرلوپونتی  نظر  وجهۀ  از  سزان  نقاشی‌های  تفسیر  در 

پرداخته شده است.
منظر  از  نقاشی  در  »نگاه  عنوانِ:  با  مقاله‌ای 
جمال  نوشتۀ   ،)1398( مرلوپونتی«،  پدیدارشناسی 
عرب‌زاده و لیلا غفاری، منتشر شده در نشریۀ هنرهای 
بدنمندی  و  زیسته  تجربۀ  به  آن  در  که   ،8 ش  زیبا، 
هنرمند نقاش توجه شده است که ناگزیر این بدن دارای 
عنوانِ:  با  دیگر   مقالۀ  است.  در-جهان-بودن  ویژگی 
غلامی  طاهره  نوشتۀ   ،)1391( مرلوپونتی«،  و  »سزان 
شده  منتشر   ،6 هنر، ش  کیمیای  نشریۀ  در  که  است 
است. در مقالۀ یاد شده نیز تجربۀ در-جهان-بودن انسان 
مورد تأمل قرار گرفته است و این موضوع در ارتباط با 

هنر مدرن و چگونگی ادراک سزان تحلیل شده است.

-رد ندوب-ناهج زا رظن هیدرگ
»من  اصطلاح  به  خود   پدیدارشناسی  در  هیدگر 
استعلایی« می‌تازد، من استعلایی که فلسفه را از دکارت 
چراکه  است،  آورده  در  خود  سیطرۀ  تحت  هوسرل  تا 
انسان در این نگرش سوژه‌ای قلمداد می‌شود که در برابر 
جهان ایستاده و قصد شناسایی آن را دارد. اما در عالم 
دازاین  بودن  میانه  در  و  شدگی  پرتاب  دازاین،  بودن 
محقق  را  وحدتی  و  یکپارچگی  او  بدن‌مندی  با  همراه 
می‌سازد. از این رو پرسش دربارۀ وجود جهان خارج از 
نظر هیدگر نادرست و بی مبناست13. او آن را برآمده از 
اگزیستانسِ  تحلیل  در  زیرا  مغالطۀ سوژه-ابُژه می‌داند؛ 
دازاین این موجود جز »در- جهان- بودن« امکان دیگری 
برای وجود داشتن ندارد. یکی از شارحان در این مورد 

می‌نویسد:
به  که  بافتاری  چیزها،  با  بودن  دمخور  بافتارِ  این 
بافتارهای منفرد بخش‌پذیر است و می‌توانیم در آن به 
شیوۀ معینی باشیم را هیدگر »جهان« می‌نامد؛ و چون 
ما همیشه در جهان هستیم، آشکار است که آنجا بودن 
)دازاین(  بودن  آنجا  هم ‌بسته‌اند:  به  جهان  و  )دازاین( 
راهِ کنش، شیوه و  از  همیشه در جهان بودن است. ما 
چگونگیِ بودنِ خویش در جهان را عملی می‌کنیم، و از 
نگاه هیدگر، کنش همواره در بافتارِ جهان تحقق می‌یابد. 
است،  و مشخص  معین  بافتاری  بافتار،  این  آنجا که  تا 
امکان‌های کنش ما البته از پیش مشخص شده‌اند؛ با این 
  Freiraum ِحال باید هم‌زمان گفت که بافتار جهان آزادگاه
از در- تلقی هیدگر   .)76: )فیگال،1394  کنش ماست 

بنابراین  است  هستی‌شناسانه  تلقی  یک  جهان-بودن، 
جهان نه از شماری موجودات تشکیل شده است که به 
نه  و  می‌شود  خوانده   Universe جهان  معمول  طور 
چهارچوبی برای آنها که موجودات گفته می‌شوند. نیز نه 
یک محفظه فراگیر است، نه افزودن محتویات درون آن. 
جهان، طبیعت نیست؛ برای آنکه طبیعت آشکار شود، 
جهان پیش‌فرض است. جهان‌ به طور پیشینی باید در 
قالب بودنش فهم شود. به بیان درست‌تر، تنها دازاین در 
جهان است و هیچ جهانی بدون دازاین وجود ندارد که 
در آغاز آن را بگشاید. و دازاین پیشِ دست 14نیست اما 
اگزیستانس دارد، جهان یک جهان پیشِ دست نیست 
که مدام دازاین را در بر بگیرد. از آنجا که اگزیستانس 
دازاین »توان بود« خودش یا امکانِ خودش است، جهانی 
که در عبارتِ در-این-جهان-بودن مورد نظر است باید 
در نسبت با امکان توصیف شود، اما امکانی که از پیش 
Ta�(.   لداده شده است. این یک اگزیستنسیل 15 است

)miniaux,1994: 40

زمان16 می‌نویسد: جهان  مفهوم  تاریخِ  در    هیدگر 
»آن‌جاست« پیش ازهرگونه باوری... و دازاین می‌بایست 
به‌عنوان  خود  وجود  شکل  بنیادی‌ترین  در  را  خود 
موجودی در جهان تجربه کند. این امر دلیلی است برای 
 Heidegger, 1985:(.جهان واقعیت  دربارۀ  پرسشی  هر 
216(  در وجود و زمان، جهان ساحت حضور دازاین و 

تقویم کنندۀ آن است. نکتۀ حائز اهمیت در شیوۀ در-

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             3 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html


100

���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فصلنـامۀ علمی                   سال دهم، شمارۀ ۴۱، زمستان 1400

در  ما  بودنِ  »شیوۀ  که:  است  این  دازاین  جهان-بودن 
بودن،  این معین  بلکه در  نیست،  جهان، یکسره معین 
نامعین بودن هم در کار است و آن را همراهی می‌کند« 
)فیگال، 1394: 77(. به نظر فیگال درست است که ما 
ما  اما خویشتن  آن‌گونه هستیم که در جهان هستیم، 
یکسر تعین یافته نیست. این بی‌تعیّنی از آن روست که 
تعیّن نداشتن جهان، ناشی از بی‌تعینی خویشتنِ ماست 
و چون جهان، آزادگاه کنش ماست، آزادی ما برآمده از 

تعین نداشتن جهان است )همان: 77(.
نکتۀ قابل توجه از نظر هیدگر این است که ما جهان 
را از چیزهای درون جهان نتوانسته‌ایم تمییز دهیم. این 
مربوط  و موجود  بینِ وجود  تمایزِ  به  قائل شدن  تمایز 
نظری  رویکرد  کدام  هر  به  توجه  اساس  بر  که  است 
به  موجودبینانه  رویکرد  می‌آید.  پدید  متفاوتی 
پدیدارشناسیِ انُتیک17 منجر می‌شود که در نزد هوسرل 
معتبر است و در برابر آن نگرش انُتولوژیک18 قرار دارد 
که بنیاد اندیشۀ پدیدارشناسانۀ هیدگر است و مرلوپونتی 
در میانِ این دو قرار دارد. هیدگر به »جهان ما« چونان 
در  و  بر  مقدم  که  می‌نگرد  مشترک  و  عمومی  معنایی 
مقابل »جهانِ من« است و اندیشمندانی مانند دکارت، 
هوسرل، سارتر  و مرلوپونتی مواجهه‌شان با جهان از این 
پدیدارشناسی  اساسی  مسائل  در  او  است.  بوده  منظر 
می‌نویسد: »دازاین... با دیگران و در میان دیگران است. 
پیش جهانی  از  همواره  آنند...  در  موجودات  که  جهان 
مشترک است« )Heidegger, 1982: 297(. این گونه در 
جهان بودن چنان بدیهی است که سبب غفلت ما از آن 
می‌شود. در درگیری با جهانِ پرابهام، دازاین از طریق به 
کارگیری ابزار، جهان را مکشوف می‌سازد یا به معنایی 
دیگر جهان خود را آشکار می‌سازد. راه دیگر فهم جهان، 
دازاین،  آن  در  که  است  جهان  و  دازاین  پیوستگی  در 
موجوداتِ درون جهان را چونان ابزار به کار می‌گیرد و از 

این طریق موجودات بر جهان دلالت دارند. 
یک  خودِ  داشتنِ  حضور  یعنی  در-جهان-بودن، 
موجود برای خود و دیگر موجودات نیز برای او حضور 
داشته باشند. بنابراین موجودی که نسبتی با چیزها و 
دیگران ندارد تنها در کنار دیگران و چیزهای دیگر است، 
بی‌آنکه جهانی داشته باشد، آن چیز »درون جهان« است 

ولی »در جهان« نیست. هنگامی که ما با چیزها تماسی 
این  و  را درک می‌کنیم  آن چیز  با  تماس خود  داریم، 

یعنی نسبت داشتن.
وجود  دازاین  که  هست  صورتی  در  تنها  »جهان 
بحث  نخستین   .)Heidegger,1984:195( باشد«  داشته 
نظام‌مند دربارۀ عالم، در وجود و زمان پیش کشیده شده 
است. در این اثر، هیدگر چهار معنایِ قابل تصور دربارۀ 
همۀ  تمامیّت   -1« می‌کند.  متمایز  هم  از  را  جهان 
موجوداتی که در جهانی یافت می‌شوند؛ 2- وجود جهان 
همۀ  تمامیّت  یعنی  موجودات  همۀ  تمامیّتِ  عنوانِ  به 
معانی؛ 3- آن‌جایی که دازاین عملًا در آن می‌زید، محیط 
شخصی هر کسی؛ و 4- جهان داشتن )worldhood( به 
مثابۀ جنبۀ ساختار دازاینی که چونان در-جهان-بودن 
یعنی  اول  معنایِ  با  هیدگر  زمان«  و  »وجود  در  است. 
معنایِ موجودبینانۀ جهان کاری ندارد. به معنای سوم 
پیش-هستی‌شناختی-اگزیستانسیل19نیز  معنای  یعنی 
یعنی  چهارم  معنای  بر  عوض  در  نداشت.  علاقه‌ای 
بود«  کرده  تمرکز  هستی‌شناختی-اگزیستانسیل 
)کوکلمانس، 1382: 206(. این درست جایی است که 
»اندیشه‌های  می‌کند،  عزیمت  آن  از  مرلوپونتی 
بسط  هیدگر  به‌تبع  که  مرلوپونتی  اگزیستانسیالیستی 
می‌یابد جهان و عالم پدیده‌ای در مقابل ما نیست. جهان 
مجموعه‌ای از  اهتمام‌های )concerns( ماست«)شایگان‌فر، 
مرلوپونتی  نظر  شرح  به  بخش  این  در   .)109  :1397
دو  این  نظر  تفاوت‌های  و  شباهت‌ها  به  تا  می-پردازیم 

فیلسوف بیشتر پی ببریم.

ندوب-ناهج-رد- زا رظن مولرپیتنو
مرلوپونتی فیلسوفی است که نه عقل محض، پسند 
اوست و نه به‌سانِ تجربه‌گراها به اصالت محض تجربه 
پایبند است بلکه وی ترکیبی بدون خط تمایز از این دو 
را می‌خواهد بنابراین برای او شناخت حسی مقدم بر هر 
نوع شناخت دیگر است؛ زیرا انسان به‌طور پیشاتأملی در 
بیندیشد،  آنکه  از  پیش  و  می‌برد  به سر  زیست جهان 
بسیاری از پدیدارها را شناخته است و این شناخت از 
طریق ادراک حسی روی داده است. ادارک حسی بیان 
در-جهان  اشیایِ  با  ما  رازآمیز  و  مبهم  ارتباط  کنندۀ 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             4 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html


101

هاج-ریۀ دراس نظسا رب نتیورلوپم رظهۀ نجسزان از و ایهاشی قن لیلحت رد رگد هیشرگن ِباتزاب ����������������������������������������������������������������������������بودن -ن

است. ادراک حسی چونان رویدادی در جهان است که 
به  ما  دارد. هنگامی‌که  نوشدگی  از  نشان  در هر لحظه 
درکی از پدیدارها در جهان نائل می‌آییم، بدان معناست 
با  اتصال  در  و  گشوده‌ایم  خود  بر  را  ادراک  عرصۀ  که 
به  مداوم هستیم.  به طور  در جهان  ریشه‌دار  و  جهان، 
صورت  افق‌هایی  در  ما  آگاهی  همۀ  مرلوپونتی،  اعتقاد 
جهان  به  آنها  از  ادراک حسی  وسیلۀ  به  که  می‌پذیرد 
وجه   .)Merleau Ponty, 1962: 207( هستیم  گشوده 
محسوس اشیاء در جهان، بی‌هیچ واسطه‌ای در دسترس 
سوژۀ بدنمند است. یعنی سوژه با بدنش به ادراک جهان 
مرلوپونتی  که  معناست  بدان  سخن  این  می‌شود.  نائل 
فاصله‌ای بین سوژه و ابژه قائل نیست و گشودگی او به 
جهان و اشیاء به معنای گشودگی و پذیرندگی جهان و 
اشیاء به سوی اوست. »جانِ کلامِ مرلوپونتی بسیار شبیه 
آن چیزی است که هیدگر می‌گوید. در واقع، او هنگامی 
که محیط ادراکی را مجموعه‌ای از اشیایی که موضوع 
دست‌ورزی واقع می‌شوند در برابر اعیان به معنای کانتی 
اشاره  هیدگر  نزد  بودن  تودستی  مفهوم  به  می‌خواند 

دارد« )کارمن، 1394: 164(.
تمرکز مرلوپونتی بر ادراک حسی به‌طور عام و حس 
از  بینایی مورد نظر وی  اما  به‌طور خاص است.  بینایی 
نزد  بینایی  حس  نمی‌گیرد.  منشأ  بیرونی  ناظر  چشم 
مرلوپونتی از بدنمندی سرآغاز می‌گیرد و بخشی تن‌یافته 
از گوشتِ جهان20 است. به نظر وی بدن ما هم شیئی در 
را  دیگر  اشیاء  که  است  و هم شیئی  است  اشیاء  میان 
می‌بیند و لمس می‌کند. او خود و جهان را در نسبتی بر 
)پالاسما،  می‌بیند  یکدیگر  در  نفوذ  قابل  و  هم‌کنش 
1398: 30(. گوشت )Chair(، خمیرۀ فیزیکی و مادی 
و  جهان  و  ما  میان  مشترک  خمیرۀ  بلکه  نیست 
مرلوپونتی،  اعتقاد  به  است.  یکدیگر  به  ما  پیونددهندۀ 
نیست.  هیچ‌کدام  نه جوهر،  و  روح  نه  ماده،  نه  گوشت 
گوشت، زیربنای وجودیِ پذیرندگیِ حسی، ادراک‌پذیریِ 
محیط ادراکی، دیدارپذیری دیدن، لمس‌پذیری لمس و 
در معرض قرار گرفتن هر آن چیزی است که جهان به 
گوشت،   .)177  :1394 )کارمن،  می‌کند  عرضه  تجربه 
در  مرلوپونتی  که  است  آدمی  آگاهانۀ  تجربۀ  از  فراتر 
»شک سزان«، از آمیزش ناآگاهانۀ ما با جهان در هیئت 

 .)264 )همان:  می‌آورد  میان  به  سخن  آن  از  گوشت 
تأکید مرلوپونتی بر در -جهان- بودن، بدانجا می‌ر‌سد که 
جنس  از  باید  در-جهان-بودن،  برای  می‌کند  ادعا  وی 
جهان بود و باید همان گوشتی را داشت که جهانی دارد 

که در آن به‌ سر می‌بریم )کارمن: 177(.
مرلوپونتی  نظرگاهِ  در  چیزها  و  جهان  دیدارپذیری 
نقطۀ عطفی در فلسفۀ اوست که هیدگر نیز بدان توجه 
نیز بین دیدارپذیری و پدیدار شدن  ویژه دارد. هیدگر 
نسبتی می‌بیند که آن را به نامیدن و نامگذاری اشیاء 
پیوند می‌دهد. به اعتقاد مرلوپونتی، »پیش از دیدارپذیر 
شدن نه چیزی وجود دارد و نه چیزی ویژگی خاصی 
یافتنشان  هستی  همان  چیزها  شدن  دیدارپذیر  دارد. 
است« )پیترزما، 1398: 324(. وی جهان را مهد تمامی 
معانی می‌داند و زمان را دارای خصلت نوری می‌شناسد 
)همان:  چیزهاست  دیدارِ  امکان  شرط  آن  در  نور  که 
کلی  صورت  از  متشکل  مرلوپونتی  برای  جهان   .)324
ابژه‌های طبیعی و فرهنگی از پیش موجود و یا در حال 
رویداد است که پیش از سوژه و یا به‌موازات آن »هست« 
و سوژۀ پرتاب شده در این جهان، در پی درک چیزهاست. 
بنابراین وحدت سوژه و ابُژه با هم و تلاقی آن در جهان، 
یک پیکر کلی از جهان ترسیم می‌کند که سوژه، عضوی 
از اعضای آن است. این سخن ما را به مفهوم پرتاب‌شدگی 
دازاین در نزد هیدگر می‌رساند. دازاینِ پرتاب شده در 
از  ناگزیر، درگیر جهان است و  از پیش موجود،  جهان 
طریق کار که پیشاتأملی است به شناخت می‌رسد. به 
اعتقاد ماکان، با اندکی غور در اندیشۀ مرلوپونتی، متوجه 
از  ترکیبی  وی،  منظر  از  پدیدارشناسی  که  می‌شویم 
)موجودبینانۀ(  انُتیک  فلسفۀ  و  هوسرلی  ذواتِ  فلسفۀ 
هیدگری است که تحویل هوسرلی و از پیش در- جهان 
 Macann,( است  شده  لحاظ  آن  در  هیدگری  بودنِ  ـ 

.)1993: 161

شاید عمده‌ترین تأثیرپذیری مرلوپونتی از هیدگر در 
همان  در  »مرلوپونتی  است.  بودن  جهان-  در-  مسئلۀ 
یعنی  اثرش،  مهم‌ترین  نو«  »روزگار  تأسیس  سالِ 
پدیدارشناسی ادراک را منتشر کرد و در آن بر ساختار 
بدنمند مواجهۀ ما با جهان تأکید کرد. او در این کتاب بر 
اندیشه‌های هیدگر تکیه کرد و مفهوم در-جهان- بودن 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             5 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html


102

���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فصلنـامۀ علمی                   سال دهم، شمارۀ ۴۱، زمستان 1400

داد«  قرار  تأمل  مورد  ما  بدنمند  به ساختار  توجه  با  را 
)شایگان‌فر، 1397: 19(. 

توصیف سوژۀ مرلوپونتی، دربرگیرندۀ صفات دازاین 
به   کارمن  است.  هیدگر  منتشر(  )انسان  داسمن21  و 
ویژگی غیرشخصی تجربۀ بدنی اشاره می‌کند که در زبان 
فرانسه با ضمیر  on به معنای »آدم« )شخص،کس، فرد( 
شناخته می‌شود. آن‌چنان‌که می‌گوید: آدم هر چند ثانیه 
این  می‌کند.  چنان  و  می‌کند  آدم چنین  می‌زند،  پلک 
من  متأمل  آگاه  خویشتنِ  پیشاشخصی،  بدنمندِ  سوژۀ 
 :1394 )کارمن،  است   »le on« آدم  صرفاً  بلکه  نیست 
141(. در نوشته‌های هیدگر، این ویژگی‌ها برای توصیف 
داسمن)فرد منتشر( به کار گرفته می‌شود و جالب است 
که برخی از مترجمان فارسی آثار هیدگر، داسمن را به 
»آدم« و »کسان« نیز ترجمه کرده‌اند. »هر ادراکی در 
حال و هوایی عمومی روی می‌دهد و به هیئت پدیداری 
به ما داده می‌شود که امضای کسی پای آن نیست. من 
را  کتابی  من  می‌گویم  که  معنایی  همان  به  نمی‌توانم 
می‌فهم یا باز به همان معنایی که می‌گویم من تصمیم 
می‌گیرم زندگی‌ام را وقف ریاضیات کنم، بگویم که من 
آبی آسمان را می‌بینم... اگر بخواهم دقیقاً تجربۀ ادراکی 
ادراک  من  در  آدم  بگویم  باید  برگردانم،  زبان[  ]به  را 
می‌کند، نه اینکه من ادراک می‌کنم «)کارمن، 1394: 
141(. در واقع هیدگر فهم غیراصیل آدمی از خویشتن 
را که نتیجۀ تداوم سنت، سیطرۀ فرهنگ، رسوم، اخلاق 
زندگی  غالب  را داسمن می‌نامد که وجه  است  و غیره 
هرروزینۀ ماست و انسان عموماً داسمن است و تنها در 
آناتِ برون‌خویشی و تجربۀ شیوۀ اصیل در- جهان- بودن 

خود را در می‌یابد که همان دازاین است.
ابُژه به تجربه و  مرلوپونتی با در هم‌آمیزی سوژه و 
از پیش موجود،  انتزاعی و  نوع تفکر  از هر  عمل پیش 
جایگاه ویژه‌ای می‌بخشد که منطبق با فهم هیدگری از 
دازاین است. دازاین در واقع شیوۀ هستی ما در-جهان- 
و  مرلوپونتی  در-جهان-بودن  این‌حال  با  است.  بودن 
هیدگر  اندیشۀ  با  کامل  انطباق  در  او  نظر  مورد  سوژۀ 

نیست. 
مرلوپونتی با وجود از آنِ خودسازی بخشی از اندیشۀ 
هیدگر، همواره تمایز خود را از اندیشۀ هیدگر، هوسرل، 

سارتر و دیگران حفظ کرده است. از این حیث، مرلوپونتی 
توانست مسئلۀ بدنمندی را مطرح کند و  آن را به‌صورتی 
نظر  از  آورد.  در  خود  اندیشۀ  خدمتِ  به  روش‌مند 
برجستۀ  مفاهیم  از  یکی  »»جهان«  مرلوپونتی، 
سرگذراندن  از  با  فقط  که  چرا  است،  پدیدارشناسانه 
تجربۀ بالفعل می‌توانیم آنچه را این مفهوم ثبت و ضبط 
شناخت  برای  دیگری  راه  هیچ  »ما  دریابیم.  می‌کند 
چیستی جهان نداریم، مگر لحظه‌به‌لحظه تصدیق کردن 
فعالانۀ آن در درونمان« )پیترزما، 1398: 312(. مسئلۀ 
در-جهان- بودن و به دنبال آن طرح بدنمندی و گوشت، 
نشان از آن دارد که انسان در- جهان، پیکره‌ای را شکل 
است.  حسی  ادراک  آن  بنیادی  رکن  که  می‌دهد 
از  خارج  که  چیزی  دو  مثل  محسوس  و  »حس‌کننده 
نیز هجوم  ندارند؛ احساس  قرار  برابر یکدیگر  همند در 
محسوس به حس‌کننده نیست. استعارۀ پارچه یا بافته‌ای 
از  بخشی  همواره  تافته‌اند  هم  در  آن  تاروپود  که 
بافتارِ  من  »بدن  بود:  مرلوپونتی  مفهومی  اصطلاحات 
مشترک میان همۀ اعیان است«)کارمن، 1394: 182(. 
از منظر مرلوپونتی، این بافتارِ مشترک انسان و جهان، به 
بهترین وجه در نقاشی‌های سزان خود را نشان می‌دهد. 
واقعاً چه چیز بهتر از هنر به طور عام و نقاشی به طور 
خاص این اندیشۀ پیشاتأملی، وجدانی و بی‌واسطه را بر 

ما آشکار می‌کند. 

بد‌نمندی یازادنِ هیدرگ و مقیاسۀ آن اب وسژۀ 
بدنمندِ مولرپیتنو -رد ناهج

  در آغاز این بخش، پرسشی پیش می‌آید که جایگاه 
بدن  آیا  کجاست؟  هیدگر  اندیشی  وجود  در  بدن 
»چیستیِ« ناگزیر هر انسان نیست؟ مایکل اینوود پاسخ 
می‌دهد: بدن تنها یک »چیستی« صرف نیست از آن رو 
که ما می‌توانیم بسیاری از کارها را با بدن خود در نسبت 
با آن انجام دهیم. اما هر انسانی باید تنی داشته باشد و 
این واقعیتِ زیست‌شناختی بنیادین، تا آن‌جا که انسان 
بسیار  تغییرات  دچار  و  بپذیرد  زوال  نباید  است  زنده 
گردد. اینوود به صراحت می‌گوید: در توصیف هیدگر از 
دازاین آشکار می‌شود که دازاین بدنی دارد و این دازاین، 
من )ego( یا سوژه‌ای صرفاً روانی نیست. با این ‌حال وی 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             6 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html


103

هاج-ریۀ دراس نظسا رب نتیورلوپم رظهۀ نجسزان از و ایهاشی قن لیلحت رد رگد هیشرگن ِباتزاب ����������������������������������������������������������������������������بودن -ن

 Inwood, 1999:(.به‌ندرت از بدن سخن به میان می‌آورد
28(  هیدگر به این توصیف معترض است که بدن انسان 

راه  که  می‌کنند  تلقی  زنده‌ای  موجود  بدن  مانندِ  را 
می‌رود، سخن می‌گوید، چکش می‌زند و نظایر آن. در 
این نگرش بدن انسان فرق چندانی با بدن حیوانات دیگر 
ندارد. دلیل اعتراض هیدگر به این شیوۀ نگرش به انسان 
سایر  از  انسان  بدن  ساختن  متمایز  برای  که  است  آن 
حیوانات، می‌بایست قائل به روح یا عقلانیتی باشیم که 
با افزودن این موارد، وحدت انسان از بین می‌رود. اینوود 
آغاز،  همان  از  نیز  فیلسوف  است  »شایسته  می‌نویسد: 
دازاین را ببیند نه بدن او را، یعنی ذات انسانیِ تمام و 
کمال آن موجودی که می‌پرسد »بدن من چیست؟«، 
دقیقاً آنگونه که طرح می‌کند: »وجود چیست؟« به هر 
حال در هنگامی که به دازاین روی می‌آوریم، خواهیم 
است،  کار  در  معمول  به‌طور  ما  بدن  که  مادامی  دید 
به‌طبع از آن بی‌خبریم... آن‌طور که هیدگر شرح می‌دهد: 
دازاین ذاتاً محتاج نوعی بدن معین است و چیزی مانند 
بدون  پایگاهی  نیست که  قابل‌تصور  یا من محض  روح 
بدن داشته باشد و یا بدنی متفاوت از بدن انسانِ نوعی 

.)Inwood,1999:29( »داشته باشد
هیدگر در وجود و زمان دربارۀ ادراک حسی سخنی 
نمی‌گوید و به بدن نیز به همان اندازه بی‌اعتنا است زیرا 
می‌داند.  انُتولوژیک  ساحت  از  خارج  را  موضوعات  این 
متأثر از این اندیشۀ هیدگر و در مقابل آن مرلوپونتی، 
ادراک حسی و بدن را در تقویم پدیدارشناسی خود و 
چیز  هر  از  حیاتی‌تر  »در-جهان-بودن«،  فهم  برای 
البته سکوت  می‌خواند )کارمن – هنسن، 1391: 21(. 
معنای  به  بدنمندی  و  حسی  ادراک  دربارۀ  هیدگر 
در  دیگر  منظری  از  بلکه  نبود  آن  از  چشم‌پوشی 
نیچه  آرایِ  تحلیل  طریق  از  و  نیچه  درس‌گفتارهای 
موضوع را مورد واکاوی قرار داد که این موضوع پیوندی 

با هنراندیشیِ وی نیز دارد.
نقد  و  تحلیل  به  نیچه،  درس‌گفتارهای  در  هیدگر 
دیدگاه فیزیولوژیکی نیچه دربارۀ هنر می‌پردازد که در 
آن دیدگاه نیچه به تقدم هنرمند نسبت هنر و کار هنری 
»بدنمندی«  دربارۀ  نکاتی  هیدگر  آنجا  در  دارد.  باور 
دازاین مطرح می‌کند که تأمل‌برانگیز است. وی می‌گوید: 

»ما همانطور بدن نداریم »که چاقویی را در جیب داریم. 
بدن آن جسم طبیعی نیست که صرفاً ضمیمۀ ماست که 
در  موجودی  به‌عنوان  تلویح  به  یا  تصریح  به  می‌توانیم 
بلکه  نیستیم  تن  دارایِ  ما  بشناسیم.  را  آن  دست، 
»بدنمند« هستیم. هر احساس همچون احساسی از خود 
به ذات این وجود تعلق دارد. احساس، گرایشِ بدن در 
انجام  به  ما  دازاین  در  را  خارجی  امر  درونی‌سازی 
می‌رساند« )Heidegger, 1991: 98 – 99(. این نگرش نزد 
ادراک، صرفاً  بدنیِ  نیز معتبر است. سرشت  مرلوپونتی 
بدان دلیل نیست که بدن علت آگاهی حسی است بلکه 
بدن، نظرگاه آدمی به روی جهان است و نظرگاهِ به روی 
جهان، الزاماً در جهان حادث نمی‌شود )کارمن، 1394: 
به‌طور  بدنمند،  موجودی  به‌عنوان  آدمی   .)151
گفتۀ  »به  و  دارد  حضور  جهان  در  پیشاشناختی 
مرلوپونتی، »من به‌واسطۀ جهان از بدنم آگاهم« درست 
همان‌طور که ـ به‌واسطۀ بدنم از جهان آگاهی دارم.  بدن 
من ظرف یا ابزاری خارجی برای فاعلیت من نیست بلکه 
متشکل از اندام‌های ثابت و مدارهای پیش‌بنیاد است که 
قصد  آستانۀ  زیر  عبارتی  به  خودشان،  منطق  مطابق 

خودآگاهانه عمل می‌کنند« )کارمن، 1394: 156(.
دازاین یک »واحد« است. بدن و روان در نظر هیدگر 
تفکیک ناپذیرند و از طریق در-جهان -بودن با چیزهای 
اثبات جهان  به  نیازی  دیگر نسبت می‌یابند پس دیگر 
خارج نیست؛ آن‌چنان که دکارتِ شکاک در پی آن بود. 
که  دارد  وحدتی  روان  و  تن  است:  باور  این  بر  هیدگر 
در- جهان »حضور« می‌یابد؛ در همین‌جا باید یادآور شد 
نیز  چیزها  نیست،  انسان  دازاین  خاصِ  حضور،  که 
و  فهم  آگاهی،  توان  اما  باشند  داشته  می‌توانند حضور 
ایجاد نسبت با دیگر چیزها را ندارند. این به معنای وجد 
وحال )یافتگی(22است که یکی از مقوّمات دازاین است. 
مرلوپونتی با آنکه در موضوع بدنمندی با هیدگر هم‌سو 
هرگونه  می‌کوشد  که  هیدگر  برخلاف  اما  است 
روان‌شناسی‌انگاری را از آثارش بزداید، در پی آن است 
مفهومی  صرفاً  کاری  پدیدارشناسی   « دهد  نشان  که 
نیست. از شواهد روان‌شناسانه کمک می‌گیرد اما بدون 
پژوهش  و  پدیدارشناسانه  توصیف  میان  تمایز  آنکه 
تجربی را به کلی زائل کند آن‌چنان که گویی نظرگاه 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             7 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html


104

���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فصلنـامۀ علمی                   سال دهم، شمارۀ ۴۱، زمستان 1400

بدنی که خودمان و جهان را از آن تجربه می‌کنیم هیچ 
وجه متمایز و خاصی ندارد«)کارمن، 1394: 169(.

تجربه  آیا  که:  شود  پرسیده  است  ممکن  اکنون 
جایگاهی  هیدگر  نظر  وجهۀ  از  هنر  فهم  در  بدنمندی 
دارد؟ در پرده‌ای از پلُ کله، به نام »زن بیمار«23،  ابژه‌ها 
نهان‌روی  است  مرسوم  انتزاعی  هنر  در  که  آن‌گونه 
می‌شوند اما نه به‌طور کامل بلکه نهان شدن و آشکارگی 
گشتالت )صورت کلی( به‌عنوان رویدادی مداوم برجسته 
می‌شود. هیدگر این تابلوِ کله را بیش از هر معاینه‌بینی 
تجربۀ  به  راهی  گشایندۀ  پزشکی،  درسنامۀ  یا  بالینی 
»بیماری و درد« می‌دانست )Petzet, 1993: 148(. این 
سخن بدان  معناست که هنر می‌تواند معنایی کلی از 
بیماری را چونان اختلالی در کلِ جهان که فرد در آن 
دوگانه‌انگاری  از  فارغ  البته  دهد،  دست  به  دارد  سُکنا 
ذهن/ بدن. این نگرش در مقابل تقلیل‌گرایی است که 
قرار  توجه  مورد  را  روان‌شناسانه  صرفاً  دردنشانه‌های 
می‌دهد. مواجهۀ مرلوپونتی با هنر مشابه رویکرد هیدگر 
است زیرا یکی از راه‌های مهم آشکارگی جهان در نظر 

هر دو متفکر، هنر است. 
پدیدارشناسی مرلوپونتی، ملهم از درـ جهان-بودن 
می‌دهد؛  پایان  سوژه-ابژه  دوگانه‌انگاریی  به  هیدگر، 
بنابراین بدن و ذهن در وحدت با جهانی هستند که در 
آن می‌زیند و سوژۀ بدنمند در فلسفۀ مرلوپونتی متکامل 
بدن  که  می‌فشارد  پا  باور  این  »بر  مرلوپونتی  می‌شود. 
او همچنین  است؛  بودن در جهان  برُدار )ظرف/حاملِ( 
می‌کند.  معرفی  جهان  یک  داشتن  »وسیلۀ«  را  بدن 
افزون بر این، او بدن را صرفاً برخوردار از نقشی ادراکی 
به  را  آن  تأثیرگذاری  و  شمول  دامنۀ  بلکه  نمی‌انگارد، 
حوزۀ اجتماعی و فرهنگی نیز بسط می‌دهد« )پالاسما، 
1398: 107-108(. مرلوپونتی نیز مانند هیدگر، میان 
بدن زیسته و بدن مادی تفاوت قائل است. در نگرش او 
و  هماهنگی‌ها  نسبت‌ها،  از  مجموعه‌ای  زیسته  بدن 
گردهم‌آییِ ادراکی است و بدن مادی در واقع موضوع و 
مورد مطالعۀ علم زیست‌شناسی است. مرلوپونتی، بدن را 
که  می‌کند  تأکید  و  می‌داند  جهان  در  بر/  فرد  نظرگاه 

ساختار ادراک و ساختار بدن یکی است )همان: 107(.
بدنمندی مرلوپونتی نیز مانند آنچه هیدگر می‌گوید 

این  و  است  مربوط  آدمی  )اگزیستانس(  وجود  به 
اگزیستانس نیز به در-جهان- بودن مرتبط است )کارمن، 
»بدن  می‌کند  تأکید  مرلوپونتی  اینکه   .)29  :1394
لنگرگاه ما در جهان است« )همان: 28( به معنای آن 
بی‌واسطه  طور  به  کردن  ادراک  طریق  از  ما  که  است 
همان  داشتن  بدن  و  می‌کنیم  وجدان  را  بدن‌مان 

سکنا‌گزینی در جهان است. 

لحتیِل  رب  هیدرگ  ِندوب  -ناهج-رد  تأثیر 
مولرپیتنو زا آثِرا نازس

در- از  متأثر  که  ادراک  جهانِ  مرلوپونتی،  نظر  از 
جهان-بودنِ هیدگر است، تنها به اشیاء در طبیعت نظر 
موسیقی‌ها،  نقاشی‌ها،  جهان  شامل  بلکه  نمی‌کند 
کتاب‌ها، فیلم‌ها و جملگی چیزهایی است که در عالم 
آلمانی »جهان فرهنگ« نامیده می‌شود.24 مرلوپونتی نیز 
مانند هیدگر به هنر نگاهی فراتر از موضوع زیبایی، لذت 
خبر  هیدگر،  که  همان‌گونه  دارد.  آن  از  بهره‌مندی  و 
Be� )آمدن »واپسین خدا« از »آینده« که همان وجود) 
 Heidegger,( است را از اشعار هولدرلین می‌گیرد )ing

کشاورزِ  زن  کفش‌های  نقاشی  طریق  از  و  26 :1977(؛ 

ون‌گوک، به جهانِ زن کشاورز راه می‌یابد25، مرلوپونتی 
نیز سزان را گشایندۀ راه اندیشه می‌داند. مرلوپونتی از 
با  هنرمند  نسبتِ  سزان26،  شک  مقالۀ  نگارش  طریق 

جهان را روشن می‌سازد. 
اهمیت کار  از مرلوپونتی، هیدگر هم متوجه  پیش 
سزان شده بود. هیدگر در یکی از دیدارهایش در پراونس 
در سرزمین  که  روزها  این  »ارزش  بود:  گفته   )1960(
در  بودن  از  ارزشمندتر  می‌گذرد  سزان  زندگی(  )محل 
یک کتابخانه پرُ از کتاب‌های فلسفی است. کاش می‌شد 
می‌کرد«  نقاشی  سزان  که  اندیشید  مستقیم  همان‌قدر 
شامل  سزان،  بر  هیدگر  رشک   .)Young, 2001, 151(

فیلسوف   « می‌گوید:  او  می‌شود.  هم  مرلوپونتی  حال 
سخن می‌گوید و این ضعف اوست. ضعفی که توجیهی 
 Merleau-Ponty,( کند«  پیشه  سکوت  باید  او  ندارد. 
125 :2000(. جالب است که سزان هم متقابلًا داعیۀ بیان 

نقل  نقاشی  در  حقیقت  کتاب  در  دریدا  دارد.  حقیقت 
قولی از سزان در نامه‌ای می‌آورد: »من در نقاشی حقیقت 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             8 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html


105

هاج-ریۀ دراس نظسا رب نتیورلوپم رظهۀ نجسزان از و ایهاشی قن لیلحت رد رگد هیشرگن ِباتزاب ����������������������������������������������������������������������������بودن -ن

را به شما بدهکارم و حقیقت را به شما باز خواهم گفت« 
در  آنچه‌  فهمیده  سزان  گویی   .)Derrida, 1987: 2(

نقاشی‌هایش بی‌واسطه و به زبان تجسمی و شاعرانه در 
تا  است  نیازمند  لوگوسی  به  می‌کند،  بیان  نقاشی 
پیچیدگی‌هایش تبیین فلسفی شود و این مسئلۀ مهم 
در حوالت دو فیلسوف بزرگ یعنی هیدگر و مرلوپونتی 
نزد  طبیعت  و  جهان  که  است  آن  بر  »مرلوپونتی  بود. 
سزان دو چیز منفک از هم نیستند. طبیعت در جهان و 
جهان از طریق طبیعتِ سزانی است که می‌تواند آشکار 

شود« )شایگان‌فر، 1397: 35(.
چیزی که سزان بدان دست یافته بود، دریچه‌ای به 
جهان بود که دو فیلسوف یعنی هیدگر و سزان آن را 
توصیف و عبارت‌پردازی کردند. اما آ نچه سزان دریافته 
بود، حقیقتاً چه بود؟ می‌توان گفت: در- جهان- بودن. 
ژان بوفره می‌نویسد: »سزان به‌راستی به کوهستان سنت 
و همان‌طور که  ترسیم کند  را  آن  تا  دارد  نیاز  ویکتور 
خودش می‌گفت »رو به روی موضوع« )موضوع برای او 
نمی‌گوید(  آن  دربارۀ  این  از  بیش  است، چیزی  روشن 
قرار بگیرد. اما از طرف دیگر کوهستان سنت ویکتور به 
شدت به نقاشی سزان نیاز دارد چرا که بدون آن ـ به 
است«  بی‌سکونت«  و  »نازیستنی  هولدرلین-  لفظ 
و  نقاش  بین  سویۀ  دو  نیاز   .)213  :1392 )توارنیکی، 
در- جهان  می‌کند چیزی جز  مطرح  بوفره  که  منظره 
-بودن و نسبت بدنمندی انسان و پیکرۀ از پیش موجود 
جهان نیست که آدمی نه در برابر آن بلکه در آن سکنا 
و  رازآمیز  بیانی  دارای  را  نقاشی  مرلوپونتی  می‌گزیند. 
مرجح بر زبان فلسفی می‌داند. وی آثار سزان را دارای 
 Merleau-Ponty,( می‌داند  وجودی  هالۀ  از  بارقه‌ای 
1993b: 141(. این شأن وجودی برای هنر قائل شدن در 

هیدگر  و  مرلوپونتی  بین  توافق  برای  نخست  گام  واقع 
برای در-جهان-بودن است.

از اندیشۀ هیدگر چنین بر می‌آید: کار هنری می‌تواند 
برای  موجودات  آن  در  که  معنادار،  فضایی  آفرینش  با 
رازآمیز  حال  عینِ  در  و  می‌شوند  آشکار  بار  نخستین 
می‌گردند؛ به آشکارسازی جهانی تمام عیار نائل گردد. 
»از نظر هیدگر، مسئلۀ اساسیِ هنر، گزارش فعالیت‌ها و 
تجربۀ زیستۀ هر روزه نیست بلکه مسئله این است که 

وجود  دربارۀ  چیزی  چه  هرروزه  تجربیات  و  فعالیت‌ها 
کار  بنابراین    .)55 می‌سازد«)الیاسی،1398:  آشکار 
هنری، محاکات چیزها نیست بلکه فهم سربستۀ جهان و 
بر  وجود  راز  به  که  است  رازآمیز  امر  آوردن  دید  به 
این  کند.  رازگشایی  را  رازآمیز  امرِ  آنکه  نه  می‌گردد، 
ویژگی رازآمیز بودن از جهانِ سراسر اسرارآمیز سرچشمه 
و  می‌شود  آشکار  سزان  نقاشی‌های  در  که  می‌گیرد 
مرلوپونتی نیز بر آن صحه می‌گذارد. »آثار هنری به روی 
جهانی گشوده می‌شوند که در آن ساکن هستیم و آن را 
می‌فهمیم، هرچند با ابهام. مرلوپونتی می‌گوید نقاشی به 
امر  دیدارپذیری  خود  به  است  پنجره‌ای  خصوص 
دیدن  ببینیم  به‌راستی  می‌دهد  مجالمان  دیدارپذیر؛ 
چیست. با این‌همه، نگریستن به نقاشی به کلی ناهمانند 
با  خصوصاً  است،  دیگری  ابژۀ  هرگونه  به  نگریستن  با 
)کارمن-  می‌کند«  بازنمایی  را  آن  نقاشی  که  ابژه‌ای 

هنسن، 1391: 28(. 
از هنر،  مرلوپونتی  و  فهم هیدگر  از وجوه مشترک 
و  رازآمیزی  بر  تأکید  و  هنری  کار  نبودن  محاکات 
ابهام‌برانگیزی آن، به ویژه در هنر نقاشی است. به عقیدۀ 
هیدگر، تابلوی کفش‌های زنِ کشاورز اثر ون‌گوگ، جهان 
از  سزان  نقاشی‌های  و  می‌کند  افشا  را  کشاورز  زن 
و  رازآمیزی  )تصویر1(،  ویکتور  سنت  کوهستان 
دید  به  را  چنانکه هست  در سنت‌ویکتور  سکناگزینی 
مرلوپونتی   « می‌نویسند:  هنسن  و  کارمن  می‌آورد. 
موضعی اتخاذ می‌کند مشابه موضعی که هیدگر در مقالۀ 
سرآغاز کار هنری داشته است: یعنی این‌که هنر دیداری 
)تجسمی( را ابزار فاش‌نمایی جهان می‌داند- نه در قالب 
شباهت بلکه از این طریق که به واسطۀ شیوۀ هنرمند در 
ترسیم جهان، آن چیزی از تجربه را نشان دهد که در 
مقابل بیان روشن مقاومت می‌کند. او می‌نویسد: »دید 
نقاش نظری بر بیرون، ارتباطی صرفاً فیزیکی- دیداری، 
با جهان نیست. دیگر جهان از طریق بازنمایی در برابر او 
قرار نگرفته است؛ بلکه اشیای جهان با نوعی جمع آمدن 
یا جمعیت یافتن امر دیدارپذیر به نقاش تولد می‌بخشند  

«)کارمن، هنسن، 1292:  462(.
بسیاری از نقاشی‌های سزان را می‌توان شاهد مدعای 
نقاشی‌های  به  نمونه  به‌عنوان  آورد.  در-جهان-بودن 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             9 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html


106

���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فصلنـامۀ علمی                   سال دهم، شمارۀ ۴۱، زمستان 1400

طبیعتِ  ویکتور،  سنت  کوهستان  از  سزان  متعدد 
بی‌جان‌ها و نقاشی‌های فیگوراتیو وی اشاره می‌کنیم. در 
به  تنها  کلام  اطالۀ  از  جلوگیری  جهت  مقاله  این 
اشاره  ویکتور  سنت  کوهستان  از  سزان  نقاشی‌های 
ساختار  ریختن  هم  به  سزان  نقاشی‌های  در  می‌کنیم. 
و  علمی  نگرش  حاصل  که  نقطه‌ای  یک  پرسپکتیو 
متافیزیک غربی بود، باعث جایگزینی دیدِ متکثر به جای 
دید واحد شد. این دید واحد در پرسپکتیو در واقع زاویۀ 
دیدِ سوژۀ غالب بر جهان بود و در هر دوره روایت‌های 
کلانی مانندِ خدا، علم و ... در آن جای داشتند. در نگرش 
خُردی  روایت‌های  به  کلان  روایت‌های  این  مرلوپونتی 
را  آن  خودش  در-جهانِ  کسی  هر  که  شدند  تبدیل 
نسبت  هم  با  بینا-سوژگانیت27  طریق  از  و  می‌یافت 
می‌یافتند، این نوع مواجهه در اندیشۀ هیدگر با مفهوم 
هم‌دازاینی تبیین می‌شود.  تمامی نقاشی‌های سزان از 
هم‌ریختگی  به  نمایش‌دهندۀ  این  ویکتور  سنت  کوه 
ساختار  زدن  برهم  طریق  از  سزان  هستند.  پرسپکتیو 
پرسپکتیو، ما را به جهانِ پیشاتعقلی و سرشار از ادراک 
در-  و  سکناگزینی  نمایش‌دهندۀ  که  می‌رساند  حسی 

جهان- بودن است.  
هم  از  را  رنگ  و  طرح  خود  نقاشی‌های  در  سزان 
هماهنگی  اوج  در  را  دو  این  وی  نمی‌داند،  متمایز 
می‌خواهد؛ اوج هماهنگی این دو به معنای غنایی شکل 
خواهد بود. نوع مواجهۀ سزان با طرح و رنگ در بیان 
فلسفی مرلوپونتی، می‌تواند پایانی بر ثنویت سوژه- ابژه 
باشد. زیرا در این نگرش وی سوژه و ابُژه یک کل واحد 
را تشکیل می‌دهند، همان‌گونه که طرح و رنگ در نزد 
را  جهان-بودن  از-در-  صورتی  کامل  هماهنگی  سزان 
فلسفی  ادبیات  در  موضوع  این  و  می‌دهد  نمایش 
در  است.  بیان  قابل  گوشت  لفظِ  وسیلۀ  به  مرلوپونتی 

نگرش سزان، ذهن و بدن، حس و معرفت نامتمایزند. 
نقاشی‌های  با  مواجهه  در  که  دیگری  موضوع 
مسئلۀ  است؛  برجسته  بسیار  ویکتور  سنت  کوهستان 
رازآمیزی آن‌هاست. هنگامی‌که سوژه در -جهان است، 
به پدیدارها، تنها از وجهی معرفت پیدا می‌کند، زیرا او 
علمی  توهم  این  هنگامی‌که  نیست.  جهان  بر  مشرف 
وجوهِ  از  وجهی  اگر  می‌رود؛  میان  از  جهان  بر  اشراف 

از  بسیاری  حضور  می‌گردد،  نمایان  در-جهان،  چیزها 
وجوه، رازآمیز خواهد شد و سزان با مواجهۀ بی‌واسطه با 
در  سزان  است.  کرده  آشکار  را  حقیقت  این  جهان 
تصحیح  طریقِ  از  خود،  استوار  ترکیب‌بندی‌های 
برخی  وسیلۀ  به  اشیا  برخی  دادن  پوشش  پرسپکتیو، 
پی  در  و...بی‌آنکه  رنگ  وسیلۀ  به  ابهام  ایجاد  دیگر، 
شناخت عقلانی پدیدارها باشد، جهانی اسرارآمیز خلق 

کرده است که بازنماییِ صرف چیزها نیست )تصویر2(.
در  سزان  نقاشی‌های  ویژه  به  و  هنر  از  مرلوپونتی 
جهت پدیدارشناسی خود بهره می‌برد. » نقاش حضور در 
Mer�( می‌آورد « فراهم  ما  برای  را  زنده  جهان   تجربۀ 

نقاشی  مرلوپونتی،  واقع  در   .)leau-Ponty, 1962: 93

ادراک  و  بدنمندی  موضوع  تصدیق  جهت  در  را  سزان 
بدنی می‌بیند که فاصلۀ نسبتاً نزدیکی با اندیشۀ هیدگر 
دارد. مرلوپونتی، چگونگیِ نقاشی کشیدن به وسیلۀ ذهن 
را مورد تردید قرار می‌دهد و معتقد است که هنرمند با 
نقاشی‌‌هایش  در  را  جهان  و  است  جهان  در-  بدنش 
به  نه  و  واقعی  بدن  و  با کار  بنابراین  دگرگون می‌کند. 
انجام  را  دگرگونی  این  جهان  از  منتزع  قطعه‌ای  مثابۀ 
محیطِ  و  نگاه  مجموع  بدن،  نگرش  این  در  می‌دهد. 
پیرامون است )Merleau- Ponty, 1964: 162(. مرلوپونتی 
کوشش سزان در نقاشی را از آن رو ستایش می‌کند که 
از  پیشاتأملی  و  زیسته  تجربۀ  بیان‌گر  هنرش  در  وی 
جهان است. » مرلوپونتی بر این باور است که نقاش با 
متحول  را  جهان  نقاشی،  در  جهان  به  بدنش  عرضۀ 
بدن  جسمانیت  در  ریشه  نقاشی  جسمانیت  می‌کند. 
نقاش دارد. نقاش با حرکت دادن بدنش به سمت جهان 
مرئی و مادی، این حرکت مرئی بدن را در نقاشی خودش 
مرئی می‌سازد. بین نقاشی و جهانی که عرضه می‌کند و 
بدن نقاش، پیوندی برقرار می‌شود که در آن بیننده و 
دیده شده و موضوع نقاشی و جهان از هم جدا نیستند« 

)محمدی، 1397: 167(.
در- هیدگر  مانند  سزان،  با  مواجهه  در  مرلوپونتی 

جهان-بودن هنرمند را به شیوۀ پدیدارشناسی توصیف 
کردیم،  اشاره  بدان  پیشتر  که  مهمی  نکتۀ  می‌کند. 
موضوع نسبتِ میان بیان تجسمی در نقاشی و بیان از 
باز  دیدارپذیر  امر  به  نقاش  آنچه  است.  گفتار  طریق 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            10 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html


107

هاج-ریۀ دراس نظسا رب نتیورلوپم رظهۀ نجسزان از و ایهاشی قن لیلحت رد رگد هیشرگن ِباتزاب ����������������������������������������������������������������������������بودن -ن

»امر  از  عظیم‌تر  بسیار  مرلوپونتی  نظر  در  می‌گرداند 
ِ‌پا افتادۀ آن است( و  دیدارپذیر به معنای محدود و پیش‌
آن ویژگی‌هایی از وجود ما در- جهان را شامل می‌شود 
که به تجربۀ بدنیمان از آن مربوطند، مانند تجربۀ ما در 
نگاه کردن به شیئی که در سه بعد وجود دارد، با سمت 
پیشینی که به معنایی بیش از صِرف معنای عقلانی برای 
ما حاضر است:« من ژرفا را می‌بینم و با این حال ژرفا 
می‌دهد  ژرفا  اشیاء  به  ما  بدن  چون  نیست،  دیدارپذیر 

)کارمن، هنسن، 1391: 459(.
در  هنر اندیشیِ هیدگر، مخالفتی با کلیتِ هنر مدرن 
فکر  به  فلسفی‌اش  کار  اواخر  در  هرچند  است؛  آشکار 
آن   در  که  افتاد  هنری  کار  سرآغاز  دوم  مجلدِ  نگارش 
می‌بایست در مورد هنر مدرن بازاندیشی شود اما این کار 
ممکن نشد و یا خود نخواست که بشود2۸. زیرا مجلد دوم 
ممکن بود در تعارض با مجلد نخست باشد. دلیل عمدۀ 
با هنر مدرن آن است که وی نسبتی  مخالفت هیدگر 
بین هنر مدرن، تکنولوژی مدرن، گشتل2۹ )نهادستان( و 
علم مدرن می‌بیند و گشتل در نظر وی سبب به محاق 
رفتن وجود می‌شود که اساس اندیشۀ هیدگر را تشکیل 
می‌دهد. اگر هیدگر از هنرمندانی مانند ون‌گوک، سزان، 
هنرمندانی  را  آنان  می‌کند؛  یاد  دیگران  و  سلان 
هنر  از  هیدگر  انتقاد  مدرن.  نه  می‌خواند  وجوداندیش 
مدرن به ذات مدرنیته برمی‌گردد که رخداد بنیادین در 
آن، تسخیر جهان در قالب تصویر است )پالاسما، 1398: 
که  است  و چهارچوبی  همان گشتل  دقیقاً  این  و   )31
شأن وجودی انسان را نادیده می‌گیرد و انسان و اشیاء را 
به داده‌های تصویری، دیاگرام‌ها و اعداد تقلیل می‌دهد و 
از تصویر است. وی عقل  انباشته  جهان مدرن، جهانی 
از آسیب‌های هنر مدرن می‌داند و  مداخله‌گر مدرن را 
می‌گوید: » اینکه نمایشگاه‌های هنری سبک‌های مدرن 
برپا می‌شود، بیش از آنکه که ما می‌پنداریم به اصل عقل 
.)Heidegger, 1991: 34( »و دلایل ارائه مربوط می‌شود

غافل  مدرن  عقل‌مداری  مسئلۀ  از   نیز  مرلوپونتی 
اما این مسئله برخلاف نظر هیدگر دلیلی برای  نیست 
مخالفت او با هنر مدرن نیست بلکه »وی در »چشم و 
ذهن« بر آن است که هنر مدرن به جای آنکه بازنمایی 
صرف باشد در کار حقیقت دادن به هستی است. نقاش 

یا کسی که نقاشی را می‌بیند درگیر رابطه‌ای شخصی و 
است«  جهان  در  زیسته  و  درگیر  تجربه‌ای  بر  مبتنی 
)شایگان‌فر،1397: 14(. مرلوپونتی، هنر مدرن را دارای 
به وجه در-  التفات  در آن ضمن  رهیافتی می‌داند که 
جهان- بودن، آشکارگی جهان را در پی دارد )همان:58(. 
در  هیدگر  و  مرلوپونتی  نظرهای  اختلاف  از  یکی 
همین‌جاست. به عقیدۀ هیدگر مدرنیته و به تبع آن هنر 
این  با  اگر  می‌برد.  محاق  به  را  چیزها  و  جهان  مدرن، 
نگرش هیدگر به جهان بنگریم یک پلُ قدیمی رودخانه 
را به دید می‌آورد؛ آن را دیدنی می‌کند و این به معنای 
برق،  تولید  توربین  اما  است  آشکارگی  و  آشکارسازی 
همان رودخانه را می‌بلعد. این نسبت قابل تعیم به تمام 

ساحت مدرنیته از جمله هنر مدرن است.
 Being ِمرلوپونتی نیز مانند هیدگر، سزان را هنرمند«
می‌نامد و بسیار تأکید دارد که نقاش »مفسر هستی« 
و  مرلوپونتی  توافق   .)67  :1396 )شایگان‌فر،  است« 
هیدگر بر سر سزان به عنوان هنرمندی که جهان را به 
صورت پیشاتأملی می‌بیند، مثلثی ایجاد می‌کند که سه 
ضلع دارد: 1. هیدگر و وجود اندیشی، 2. مرلوپونتی و 
بدنمندی و  3. اندیشۀ شاعرانه و پیشامنطقی سزان که 
هر سه در ساحت جهانی هستند که هیدگر بنیادهای 
غبار گرفتۀ آن را روفته و مرلوپونتی بر آن ساختمانی 
بنیاد کرد. » به نظر مرلوپونتی تکنیک‌های مدرن هنری 
می‌کنند،  حمایت  اگزیستانسیال  یا  وجودی  اصول  از 
طریق  از  انسان‌ها  چگونه  می‌دهند  نشان  که  اصولی 
احساسات و دلایلی غامض با جهانی که در آن هستند 
نتیجه  منطقی  به‌طور  می‌توان  اینجا  در  دارند.  ارتباط 
گرفت که او در ملاحظات خود دربارۀ هنر، مجال می‌دهد 
که وجودگرایی اندیشه‌اش بر مارکسیسم آن و توصیف 
پدیدارشناختی‌اش بر دیالکتیک‌ آن چیره شود« )کارمن، 

هنسن، 1391: 510(. 
مرلوپونتی در مقالۀ »چشم و ذهن« به نقاشی چونان 
مقوله‌ای پویا می‌پردازد زیرا نقاش در جهان، بخشی از 
جهان را می‌بیند و از طریق بینایی، مناظر را به درون 
بدن خویش می‌آورد سپس آن را با ادراک در بدن آمدۀ 
خویش در می‌آمیزد و سرانجام این آمیزه را به صورت 
نقاشی بیان/ نمایان می‌کند. این فرآیند است که نقاشی 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            11 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html


108

���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فصلنـامۀ علمی                   سال دهم، شمارۀ ۴۱، زمستان 1400

از  که  طنینی  می‌کند؛  تبدیل  تنانه  طنین  یک  به  را 
آمیزش جهان دیدنی )مرئی( و ریختار بدنی نقاش بلند 
مرلوپونتی  آنچه‌که   .)102  :1398 )پالاسما،  می‌شود 
به  تعمیم  قابل  می‌گوید  سزان  نقاشی‌های  دربارۀ 
شاخه‌های دیگر هنر به ویژه شعر است. از نظر مرلوپونتی، 
نه  ادراک جهان  است.  پیکرۀ جهان  از  بخشی  هنرمند 
تنها از طریق در- جهان- بودن ممکن است بلکه فراتر از 
آن باید از جهان یا از وجود/ جنس جهان بود)پالاسما، 

.)107 :1398

تنیجهگ‌ییر
از نظر هیدگر موجودات به یک اندازه در-جهان- 
فقیر  را  حیوان  دارایِ-جهان،  را  انسان  وی،  نیستند. 
در-جهان و اشیاء را بی‌جهان می‌داند. در این رویکرد، 
آدمی  بلکه  نیست  آدمی  برابرایستای شناخت  جهان 
از طریق کار هنری، در- و  پرتاب شده در آن است 

جهان-بودن را تجربه می‌کند. مرلوپونتی نیز در این 
مورد با هیدگر توافق دارد. 

دازاین با دیگران و در میان دیگران در جهانی است 
که موجودات در آنند و این جهان همواره از پیش داده 
شده است. استفاده از ابزار و کار هنری سبب آشکار 
با در- ارتباط  شدن جهان است. نکتۀ مهم دیگر در 

جهان،  با  ما  مواجهۀ  که  است  آن  جهان-بودن، 
پیشاتعقلی  مرلوپونتی  و  هیدگر  و  است  پیشاتعقلی 
با در-  بودن  را پذیرفته‌اند. درون جهان  بودن جهان 
جهان- بودن، متفاوت است. اشیاء فقط درون-جهان 
هستند ولی دازاین هیدگری و سوژۀ مرلوپونتی، در-

جهان  درون  آنکه  بر  علاوه  یعنی  هستند،  جهان- 
هستند، گشوده به جهان نیز هستند و نسبت خود را 
در- مرلوپونتی  می‌کنند.  درک  دیگران  و  چیزها  با 

جهان-بودن سوژه را با لفظ گوشت، تبیین می‌کند که 
به  هیدگر  است؛  جهان  و  ما  میان  مشترک  خمیرۀ 
بدنمندی و ادراک حسی بی‌اعتنا است اما می‌پذیرد که 
دارای بدن باشد این سخن بدان  دازاین باید ضرورتاً 
معناست که برای آمیزشِ پیشاتعقلی با جهان، باید از 

جنس جهان بود.

 سزان، در نگرش هیدگر و مرلوپونتی، با بدنمندی 
کرده  پذیر  دیدار  و  مریی  را  جهان  حسی،  ادراک  و 
از  ریلکه  و  هولدرلین  که  همان‌گونه  درست  است؛ 
صورت  به  در-جهان،  چیزهای  نامیدن  طریق 
پیشاتعقلی، چیزها را برای نخستین بار مرئی ساخته‌اند؛ 
یکپارچه‌اند.  جهان  با  وجوداندیش،  هنرمندانِ  زیرا 
سزان از طریق تجربۀ بدنی بافتار مشترک همۀ ابژه‌ها 

را نمایش می‌دهد که تصدیق در-جهان-بودن است. 
در این مقاله سعی برآن بود که نشان دهیم، هیدگر 
به روان‌شناسی‌انگاری در هنر بی‌اعتناست اما مرلوپونتی 
بهره  تبیین هنر  و  تفسیر  از شواهد روان‌شناسانه در 
فردی  صرفاً  چیزی  مرلوپونتی  برای  بدن  می‌گرفت. 
نیست بلکه حوزۀ اجتماع و فرهنگ را در بر می‌گیرد؛ 
این نگرش، با دازاین جمعی و داسمنِ مورد نظر هیدگر 
پدیداری  زمینۀ  در-جهان-بودن،  که  است  هماهنگ 
آن است. مرلوپونتی علاوه بر وجه انتولوژیک به وجه 
نیازمندی  دارد.  توجه  نیز  جهان  در  چیزها  انُتیک 
جهان،  شدن  آشکار  برای  طبیعت  و  سزان  دوسویۀ 
نشان از یکپارچگی هنرمند و طبیعت دارد و دوگانۀ 
دو  هر  و  می‌گردد  ناکارآمد  اینجا  در  ابُژه  و  سوژه 
دو  هر  نگرش  در  می‌کنند.  تصدیق  را  این  فیلسوف 
فیلسوف، سکناگزینی انسان در جهان پیش از تأمل 
خودآگاهانه در نقاشی سزان نمایان است. در سخنان 
هیدگر نیز مانند نگرش مرلوپونتی، شواهدی دال بر 
به  که  دارد  وجود  طبیعت  و  جهان  جدایی‌ناپذیری 
این  می‌سازد.  آشکار  را  آن  سزان  مرلوپونتی،  عقیدۀ 
نه  است  جهان  رازِ  آوردن  روشنایی  به  آشکارسازی، 
و  هیدگر  مهم  تفاوت‌های  از  یکی  آن.  رمزگشایی 
هنر  وی  است.  مدرن  هنر  با  مواجهه  در  مرلوپونتی 
مدرن را فاقد توان آشکارگی جهان می‌داند. برخلاف 
در  مدرن  هنر  است  معتقد  مرلوپونتی  عقیده،  این 

آشکار ساختن وجود، توانمند است.

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            12 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html


109

هاج-ریۀ دراس نظسا رب نتیورلوپم رظهۀ نجسزان از و ایهاشی قن لیلحت رد رگد هیشرگن ِباتزاب ����������������������������������������������������������������������������بودن -ن

پشون‌یت
1-Being
2. being
3. distrouction
4. Dasein
5. turn
6. fondemental ontology
7. Being and Time
8. Event thinking
9. Contributions to Philosophy (Of the Event)
10. The Origin of the Work of Art
11. Letter on Humanism

12.Nietzsche
13. See: Heidegger, Martin, (1955), Being and 

Time, trans: John Macquarrie & Edward 
Robinson, New York, P:202.

14. present- at- hand
15. existential
16. The concept of time
17. ontic: موجودبینانه
18. ontologic: هستی‌شناسانه. 
19. pre-ontological- existentiell

Flesh of the world .20: گوشتِ جهان مقوم دیدارپذیری و 
ادراک چیزهاست  و سوژه با جهانی که در پی کشف آن 
است؛ تفاوت بنیادی ندارد. بنابراین در اندیشۀ وحدت‌انگارِ 
اندیشۀ سزان  از طریق اصطلاح گوشتِ جهان  مرلوپونتی، 

تصویر ۱. کوهستان سنت ویکتور، جنسن، 1388، ص: 894، تاریخ هنر، ت: فرزان سجودی و دیگران ، نشر مرکز

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            13 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html


110

���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فصلنـامۀ علمی                   سال دهم، شمارۀ ۴۱، زمستان 1400

قابل درک می‌شود که در آن، ادراک مشترکِ خودِ نقاش و 
منظرِ پیش رویِ او قابل فهم می‌گردد زیرا مُدرِک و مُدَرک، 

در یک بدن واحد جای دارند.  
21. Dasman
22. attunment/ Befindlichkeit
23. patientin
24. See: Merleau-ponty, (2004), basic Writ�

ings, Routledge, P: 101.
هنری،  کار  سرآغاز   ،)1382( مارتین،  هیدگر،  به:  بنگرید   .25

پرویز ضیاءشهابی، نشر هرمس، چاپ دوم، تهران. ص19.
26.  Merleau-Ponty, Maurice, (1964),Cezanne’s 

Doubt, in: Sense and Non-Sense, trans: Hu�
bert L. Dreyfus & Patricia Allen Dreyfus, 
Northwestern University Press, pp: 9-26.

27. inter- subjectivity
28. بنگرید به: احمدی، بابک، )1391(، هایدگر و تاریخ هستی، 

نشر مرکز، چاپ ششم، تهران، صص728-721.

29. Gestell
کباتنامه

احمدی، بابک. )1391(، هایدگر و تاریخ هستی. چ۶ تهران: نشر 
مرکز.

الیاسی، بهروز- صافیان، محمدجواد. )1398(، »نقش دازاین در 
هنراندیشیِ هیدگر«، فصلنامه علمی پژوهش‌های فلسفی.

علیرضا  ترجمة  پوست،  چشمان   .)1398( یوهان.  پالاسما، 
فخرکننده، تهران: نشر چشمه.

پدیدارشناسی  در  معرفت  نظریۀ   ،)1398( هنری.  پیترزما، 
هوسرل، هایدگر، مرلوپونتی، ترجمة فرزاد جابرالانصار، تهران: 

نشر کرگدن.
ترجمة  هیدگر،  ملاقات  به   ،)1392( دو.  فردریک  توارنیکی، 

شروین اولیایی، تهران: رخ‌داد نو.
پدیدارشناسی  در  هنرمندانه  تجربه   .)1397( نادر.  شایگان‌فر، 

تصویر ۲. کوهستان سنت ویکتور، شاپیرو، 1373، ص: 117، سزان، ت: حسن افشار، نشر مرکز.

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            14 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html


111

هاج-ریۀ دراس نظسا رب نتیورلوپم رظهۀ نجسزان از و ایهاشی قن لیلحت رد رگد هیشرگن ِباتزاب ����������������������������������������������������������������������������بودن -ن

مرلوپونتی، تهران، نشر هرمس.
شهرام  ترجمة  هیدگر،  بر  درآمدی   ،)1394( گونتر.  فیگال، 

باقری، تهران: انتشارات حکمت.
کارمن، تیلور. )1394(. مرلو-پونتی، ترجمة مسعود علیا، تهران: 

نشر ققنوس.
مرلو-پونتی   .)1391( بی.ان.  مارک  هنسن،  تیلور.  کارمن، 

ستایشگر فلسفه، ترجمة هانیه یاسری، تهران: نشر ققنوس.
کوکلمانس، یوزف ی. )1382(، هیدگر و هنر، ترجمة محمدجواد 

صافیان، آبادان: نشر پرسش.
ترجمة  هنر،  تاریخ   ،1388 جنسن،  ویکتور،  سنت  کوهستان 

فرزان سجودی و دیگران ، نشر مرکز.
کوهستان سنت ویکتور، شاپیرو، 1373،  سزان، ترجمة حسن 

افشار، نشر مرکز.
محمدی، اصغر. )1397(، رویکرد پدیده‌شناختی مرلوپونتی به 
رابطۀ هنر و بدن، در: مرلوپونتی و بنیادهای اندیشۀ او. تدوین 

و ویرایش: محمد اکوان، تهران: انتشارات فرزانگی.
هیدگر، مارتین. )1382(، سرآغاز کار هنری. پرویز ضیاءشهابی، 

چ ۲، تهران: نشر هرمس.
Derrida, Jacues, (1987), The Truth in painting, 

trans.  Geoff Bennington and Ian Mcleod, 
Chicago and London.

Heidegger, Martin, (1977), Letter on Humanism, in 
Basic Writing, trans & ed, D. F. Krell, Harper 
San Francisco.

_________, (1982), On the way to language, trans: 
Hertz, Peter D and Joan Stambnugh , Harper & 
row , New York.

__________, (1984), The Metaphysical 
Foundations of Logic, trans: M. Heim, Indiana 
University press.

__________, (1985), History of the Concept of 
Time: Prolegomena, trans. T. Kisiel, Indiana 
University Press.

__________, (1991), Nietzsche, ed. D. F. Krell, 

volu: I &II, Harper, Harper, Sanfrancisc.
__________, (1995), Being and Time, trans: John 

Macquarrie & Edward Robinson, New York.
__________, (2000), Introduction to metaphysics, 

tr. Gregory Fried and Richard Polt, Yale 
University Press.

Inwood, Maicheal, (1999), Heidegger  a short 
introduction, Oxford University, New York. 

Macann, Christopher, (1993), Four 
Phenomenological Philosophers: Husserl, 
Heidegger, Sartre, Merleau-ponty, Routledge.

Merleau-Ponty, Maurice, (1962), Phenomenology 
of perception, Trans. Colin Smith, Routledge and 
Kegan paul, London.

_________, (1964), The primacy of perception, 
Ed: James E. Edie, Trans: Carleton Dallery. 
Evanston, IL: Northwestern UP.

_________, (1993b), “Eye and Mind”, In: The 
Merleau-ponty Aesthetics Reader: Philosophy 
and Painting, G. A. johnson and M. B. Smith, 
Evanston, IL: Northwestern University Press.

Merleau-Ponty, Maurice, and Claude Lefort. 
(2000), The Visible and the Invisible: Followed 
by Working Notes. Evanston [Ill.: Northwestern 
University Press.

Petzet, Heinrich Wiegand, (1993), Encounters and 
Dialogies with Martin Heidegger 1929- 1976, 
trans: Parvis Emad and Kennth Maly, University 
of Chicago press, Chicago.

Taminiaux, Jaeques, (1994), Philosophy of 
existence 1, in: Twentieth – Century Continental 
Philosophy, Kearney, Richard, Routledge History 
of Philosophy Vol III, Routledge, London & New 
York.

Young, Julian, (2001), Heidegger’s Philosophy of 
art, Cambridge university press.

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

97
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            15 / 15

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.97
http://kimiahonar.ir/article-1-2034-en.html
http://www.tcpdf.org

