
خوانش روانکاوانة نمایش نامة »این یک پیپ نیست«، نوشتة 
سیدمحمد مساوات با تکیه بر آرای ژک لکان*
سیده‌غزل نعیمی**
حسن بلخاری‌قهی.***
فریندخت زاهدی****

چکیده
ژک لکان از نظریه‌پردازان روانکاوی است. او با خوانش متفاوتی از آرای فروید به معرفی نظریات خود در باب ساحت‌های 
سه‌گانه نفسانی، ابژة میل، دیگری بزرگ، ژوئیسانس و ... پرداخت و بر نقد ادبی- هنری تأثیر بسزایی گذاشت. در این پژوهش 
آرای لکان در یکی از نمایش‌نامه‌های معاصر ایران تحت عنوان »این یک پیپ نیست« به نویسندگی سیدمحمد مساوات، مورد 
بررسی قرار گرفته است. عدم قطعیت در وقایع، رفتارها و روابط شخصیت‌ها از ویژگی‌های مهم این نمایش‌نامه است. این 
پژوهش به صورت توصیفی- تحلیلی و  با هدف بررسی روابط اعضای خانواده، صحبت‌ها و کنش‌هایشان به نگارش در آمده 
است. طبق نتیجة تحقیق، »این یک پیپ نیست« نمایش دوگانگی است. در این نمایشنامه روایت زندگی و مرگ افراد و فرآیند 
رسیدن آن‌ها به سوبژکتیویته بر روی یک نوار موبیوس قابل ترسیم است. چنانچه مامی/ماریا، پاپا/ جیم، جان1/ جان2 و پلیس/
تایتل را می‌توان در یک ساختار آینه‌ای تجسم کرد. در این اثر پدر در شمایل پدر کیف و مادر در جامة ابرمن مادرانه ظاهر شده‌ 
ابژة اولیة میل )مادر( است. پلیس ترسیم ابرمن  است. جان، پسر خانواده از دوران ادیپی گذر نکرده‌ و هنوز در جستجوی 
خشمگینی است که سعی در سامان دادن اوضاع دارد و تایتل نمود دانای کل است که به دیگری بزرگ تعمیم داده می‌شود. 
توضیحات طراحی صحنه‌، لباس، صدا و تمهیدات اجرایی در نمایشنامه بر اهمیت فرم اجرا تأکید می‌کند. به همین دلیل در این 
پژوهش به اجرای نمایش که در پاییز سال 1396، به کارگردانی نمایشنامه‌نویس در تئاتر مستقل تهران اجرا شد، نیز اشاره شده 

است. 

کلیدواژه‌ها: نقد ادبی، خوانش روانکاوانه، ژک لکان، این یک پیپ نیست

*. این مقاله در راستای رسالة دکتری نگارندة اول تحت عنوان »بازنمایی ناخودآگاه خانواده در نمایشنامه‌های معاصر ایران )بررسی موردی با شش 
نمایشنامه(« به راهنمایی نگارندگان دوم و سوم به نگارش در آمده است.

Email: Ghazal.naeemi@ut.ac.ir                                            .)دانشجوی دکتری پژوهش هنر، دانشگاه تهران. )نویسنده مسئول .**
Email: Hasan.bolkhari@ut.ac.ir                                                                                     .استاد تمام دانشگاه تهران .***
Email: farinzahedi@gmail.com                                                                                        .دانشیار دانشگاه تهران .****

تاریخ دریافت: ۱۳۹۹/۹/۲۲
تاریخ پذیرش: ۱۴۰۰/۲/۲۶

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

35
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             1 / 14

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.35
http://kimiahonar.ir/article-1-2030-en.html


36

���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فصلنـامۀ علمی                   سال دهم، شمارۀ ۴۱، زمستان 1400

مقدمه
و  کنش‌ها  نمایشی،  شخصیت‌های  که  آن‌جا  از 
امرناخودآگاه  مطالعة  برای  را  خوبی  زمینة  روابطشان 
متون  بررسی  به  همواره  روانکاوان  می‌کنند،  فراهم 
فروید1   چنانچه  داده‌اند.  نشان  علاقه‌  نمایشی 
است.  کرده  بررسی  را  بسیاری  نمایش‌نامه‌های 
نمایش‌نامه‌های ایرانی نیز دارای جنبه‌های روان‌شناختی 
پژوهش  این  در  است.  تأمل  قابل  که  هستند  بسیاری 
محمد  سید  نوشتة  نیست«  پیپ  یک  »این  نمایشنامة 

مساوات جهت خوانش روانکاوانه انتخاب شده است.
نمایشنامه از همان ابتدا با انتخاب نام اثر، تکلیف را 
با مخاطب روشن می‌کند. نام اثر از نوشتة درون نقاشی 
شده  گرفته  وام  تصویر،  خیانت  مگریت،2  رنه  معروف 
است. در این نقاشی تصویر یک پیپ کشیده شده و زیر 
بدیهی  است.  آمده  نیست«  پیپ  یک  »این  عبارت  آن 
با  می‌بینیم  آنچه  انطباق  عدم  اثر  اصلی  پیام  که  است 
حقیقت یا به تعبیر ژک لکان،3 امر واقع۴ است. به‌طورکلی 
می‌توان گفت مفاهیم لکانی به وفور در نمایش‌نامه یافت 
می‌شود. در آغاز نمایش‌نامه، شخصیت‌ها این‎گونه معرفی 

شده‌اند: 
را  آن  )باید(  بازیگر  دو  که  جان2(  و  )جان1  جان: 

بازی کند.
جیم: )جیم1 و جیم2( که دو بازیگر )می‌تواند( آن را 

بازی کند.
بازی‌اش می‌کند ولی ۲ است  بازیگر  ماریا: که یک 
یعنی نقشِ دیگرِ ماریا را تایتل به عهده دارد بدین معنی 
که هرگاه در متن، تایتل رفتاری از ماریا را شرح می‌دهد، 
بازیگر غایب است. در واقع ماریا نیمی صداست و نیم 

دیگر هم صدا و تن.
تایتل شرح  پلیس: پلیس فقط صداست و تنش را 

می‌دهد.
مامی: غایب است؛ نه صداست و نه تن ولی حاضر 

است.
پاپا: غایب است؛ نه صداست و نه تن ولی شاید شاید 

شاید حاضر است.
تایتل: نوشتاری روایتگر که گاه پیشگویی می‌کند، 
هیئت  در  گاه  و  می‌کند  نقض  را  می‎نگریم  آنچه  گاه 

شخصیت‌هایی که نمی‌بینیم، غیابشان را به حضور بدل 
می‌کند )مساوات، 1398: 5(.

برعکس  یا  و  فقدان‌ها  با  شخصیت‌ها  که  می‌بینیم 
دوگانگی  مازاد  از  منظور  شده‌‌اند.  معرفی  مازادهایشان 
جیم، جان و ماریا و منظور از فقدان، نبود صدا یا تصویر 
ماریا، پلیس، مامی و پاپا است. حال از بخش رونما که 
بگذریم، متوجه خواهیم شد مازاد در نمایش‌نامة »این 
یک پیپ نیست« نه تنها در شمایل دوگانة جیم و جان 
جستجو  قابل  دیگری  سطح  در  که  است  تعریف  قابل 
علی‌رغم  که  پاپا  و  مامی  ماریا،  حضور  در  یعنی  است. 
نداشتن حضور فیزیکی، وجود دارند و مازاد بر واقعیت 
ایفا  بصری عمل کرده و در روند داستان نقش مؤثری 
می‌کنند. در واقع می‌توان گفت آن‌ها نمایندة امر واقعی 
هستند که در سراسر اثر بازنمایی شده‌ است. فقدان نیز 
چنانچه  است.  مشاهده  قابل  افراد  در شخصیت‌پردازی 
جان قادر به تصمیم‌گیری نیست و هنوز در پی یافتن 

ابژة میل اولیه‌اش است. 
نمایش‌نامه بر پایة دوگانگی و تضاد در حضور و عدم 
حضور شخصیت‌ها، رفتارها و گفتگوها بنا شده و تفکیک 
واقعیت و خیال امکان‌پذیر نیست. از این رو دست‌ما‌یة 
خصوص  به  است.  روانکاوانه  پژوهش  برای  مناسبی 
واژگان  اغلب  که  چرا  لکان.  آرای  مبنای  بر  پژوهشی 

کلیدی او در متن قابل خوانش است. 
این پژوهش به صورت توصیفی‌- تحلیلی، با استفاده 
اینترنتی و استناد به اصول نقد  از منابع کتابخانه‌ای و 
نگارش در آمده است.  به  لکان  از منظر ژک  روانکاوانه 
جهت واکاوی بیشتر، به اجرای نمایش‌نامه که در پاییز 
1396 به کارگردانی نویسنده در تئاتر مستتقل تهران 
اجرا شد نیز رجوع شده است. در این مقاله ابتدا برخی 
نظریات لکان معرفی شده و سپس در اثر مورد مطالعه 

خوانش می‌شود. 

پیشینة تحقیق
به‌طورکلی در زمینة نقد روانکاوانة‌ آثار ادبی- هنری 
جهان پژوهش‌های بسیاری موجود است. همچنین در 
پایان‌نامه‌ها و  ایرانی  نمایشنامه‌های  لکانی  باب خوانش 
مقالاتی به نگارش در آمده است. »بررسی نمایش‌نامه‌های 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

35
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             2 / 14

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.35
http://kimiahonar.ir/article-1-2030-en.html


37

�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ن لکاکژ یا آررب با تکیه تاواسم دمحمیدس

لکان«  ژاک  نظریات  و  مفاهیم  بر  اتکا  با   1380 دهة 
نوشتة حمزه ابراهیم‌زاده، »نقد لاکانی پدر استریندبرگ 
دهقان،  شاهین  نوشتة  رادی«  بارانی  شهر  ملودی  و 
»بررسی جنسیت و ساختار جنسی در ادبیات نمایشی 
دهة هشتاد بر اساس رهیافت ژاک لکان« نوشتة سپیده 
از  نمایش‌نامة  در  لاکان  ژاک  عقاید  »بررسی  و  قائمی 
عطاالله  نویسندگی  به  رادی«  اکبر  اثر  شیشه‌ها  پشت 

کوپال و اکرم علی‌نیا از آن جمله هستند. 
دربارة نمایش‌نامة »این یک پیپ نیست«، پژوهش 
علمی یافت نشد. تنها چند مصاحبه، گزارش و یادداشت 
دربرگیرندة  اغلب  که  درآمده  نگارش  به  اجرا  باب  در 
خلاصة اثر و نظر شخصی دربارة اجرا است. در این میان 
به برخی از نوشته‌ها که با نگاه تحلیلی درآمیخته، اشاره 
می‌شود. محمدرضا سرگلزایی در یادداشتی تحت عنوان 
»حضور و غیاب آگاهی« به‌طور مختصر به معرفی برخی 
نشانه‌های روانکاوانه در اجرا پرداخته و احسان زیور عالم 
به  برگمن«  اینگرید  آویزان  »تصویر  نام  به  مطلبی  در 
ویژگی‌های مشترک اجرا و تئاتر پست‌مدرن اشاره کرده 
نوشته‌هایی  در  شیرخدایی  اردشیر  و  اتحاد  علی  است. 
تحت عنوان »آیا این یک پیپ است« و »مفاهیم فلسفی 
یک نقاشی بر روی صحنه« از شباهت‌های زبان‌شناسانة 
اثر مساوات با نقاشی مگریت یاد کرده‌اند. علی قاسمی 
منفرد نیز در »مدیوم و مرزهایش« با نگاه نشانه‌شناسه 
نمایش را بررسی کرده و ناصح کامگاری در یادداشتی با 
نام‌ »پدیده‌ای در تئاتر...« به نقد منفعل بودن اثر  نسبت 

به شرایط اجتماعی ‌پرداخته است. 

چارچوب نظیر
نقد روانکاوانه‌ شکلی از نقد ادبی است که برخی از 
و  اعمال می‌کند  ادبی  متون  در  را  روانکاوی  شیوه‌های 
)پاینده،  می‌آورد  دست  به  متون  این  از  تفسیرهایی 
1381: 26(. ژک لکان روانکاو فرانسوی است که در آرای 
خود از نظریات زیگموند فروید سود جسته و آن‌ها را به 
شکلی جدید صورت‌بندی کرده است. از جمله نظریات 
به  انسان  نفسانی  ساختمان  تقسیم‌بندی  لکان  مهم 
که  است  واقع  و  نمادین  خیالی،  سه‌گانة  ساحت‌های 
رابطة آن‌ها را با هم این‌گونه تعریف می‌کند: زنجیره‌ای 

متشکل از سه حلقه به نحوی که اگر یکی از حلقه‌ها را 
از آن جدا کنیم، دو حلقة دیگر از هم باز شده و تشکل 

خود را از دست می‌دهند )موللی، 1391: 69(.

ساحت خیالی4 
من5   آن  در طی  که  است  فرآیندی  ساحت خیالی 
شکل می‌گیرد. این فرآیند با کارکرد امر آینه‌ای6 قابل 
تعریف است. به زعم لکان انسان از بدو تولد تا مدتی قادر 
به کنترل حرکات خود نیست و نمی‌تواند بدن خود را از 
مادر متمایز کند. کودک از 6 تا 18 ماهگی با ورود به 
مرحلة آینه‌ای و هم‌ذات پنداری با تصویر خودش در آینه 
به تصویر منسجم و هماهنگی از خود می‌رسد. منظور نه 
مادر  مانند چهرة  بازتاباننده‌ای  هر سطح  که  آینه  تنها 
است. یکی انگاری یا همانندسازی برای کودک حیاتی 
ادراک  مرحلة  به  نمی‌تواند  هرگز  آن  بدون  زیرا  است، 
خودش برسد. اما این تصویر در عین حال بیگانه‌کننده 
است، زیرا با خود7 خلط می‌شود. در واقع تصویر جای 
خود را می‌گیرد. بنابراین احساس خود یکپارچه به بهای 
دیگری بودن خود تمام می‌شود )هومر، 1398: 44(. در 
این مرحله دیگری )آینه( نقش مهمی را در شکل‌گیری 
با  اساسا  آینه‌ای  مرحلة  می‌کند.  ایفا  فرد  سوبژکتیویتة 

دوگانگی همراه است. دوگانگی بین فرد و دیگری.

ساحت نمادین8 
ساحت نمادین، ساحت آموزش است و تعریف آن با 
شدن،  نمادین  فرآیند  در  است.  خورده  گره  پدر9  نام 
کودک به فقدان خود و فقدان دیگری )مادر( پی می‌برد. 
و متوجه می‌شود میل مادر متوجه دیگری )پدر( است. 
نام پدر در فرآیند اختگی نمادین، وقتی به‌عنوان مانعی 
بر سر راه رسیدن به میل اولیة کودک )مادر( می‌ایستد، 
او را وارد جهان نمادین می‌کند. نام پدر، همان جدایی از 
مادر، درک جنسیت و استعاره‌ای از نظم، قانون و فهم 
به  مربوط  تنها  استعاره  این  است.  اجتماعی  قردادهای 
وجود مادی پدر نبوده و قابل تعمیم به قوم، خانواده و 
جامعه است )موللی، 1391: 107(. امر نمادین با زبان 
با  ارتباط  عامل  زبان،  اساسا  که  چرا  می‌شود.  تعریف 

جهان و فهم قوانین است. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

35
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             3 / 14

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.35
http://kimiahonar.ir/article-1-2030-en.html


38

���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فصلنـامۀ علمی                   سال دهم، شمارۀ ۴۱، زمستان 1400

ساحت واقع10 
ساحت واقع در مقابل ساحت نمادین قرار دارد و از 
تن دادن به قوانین و زبان خودداری می‌کند. امر واقعی 
به دو حالت اولیه و ثانویه وجود دارد. امر واقعی اولیه به 
و  می‌شود  نمادسازی  کودک  زندگی  جریان  در  تدریج 
رفته رفته کاهش می‌یابد اما هرگز تخلیه نشده و همواره 
ته‌نشستی از آن به صورت امر واقع ثانویه باقی می‌ماند 
)فینک، 1397: 76-77(. لکان امر واقعی را با روان‌ضربه11  
به  هیچ‌گاه  روان‌ضربه  که  است  معتقد  و  می‌زند  پیوند 
زبان نمی‌آید و نمادین نمی‌شود. پس در امر واقع جای 
دارد. واقعیت ساخته و پرداختة امر نمادین است، اما امر 
واقعی برعکس، مقوله‌ای است تغییر ناپذیر که هر بار به 
طور غیر منتظره آشکار می‌گردد. حیث واقع نه تنها فرد 
موجب  بلکه  می‌دارد،  نگاه  مات‌زدگی  از  حالتی  در  را 
وحشتی عظیم در او می‌گردد. حیث واقع قلمرویی است 
بیگانه با ساحت رمز و اشارات. وحشت آدمی در مقابل 
آن ناشی از همین بیگانگی عمیق است )موللی، 1391: 

.)274

میل12 
میل آن چیزی است که پس از کسر نیاز از خواسته 
باقی می‌ماند )جانستون، 1396: 56(. میل نه گرایش به 
رضایت است و نه تقاضای عشق، بلکه تفاوت حاصل از 
تفریق اولی از دومی و پدیده شکاف انداختن میان آن‌ها- 
دارای  دقیق  معنی  به  میل   .)lacan, 2006:287( است 
نمی‌شود.  برآورده  گاه  هیچ  و  نیست  موضوع مشخصی 
به دال دیگر حرکت می‌کند. میل در  از یک دال  تنها 
زبان اقامت دارد )فینک،1397: 39(. پس پیش از دوران 
نمادین قابل درک نیست. میل نه تنها فرآیندی جسمانی 
به‌عنوان  زبان  چون  است.  اجتماعی  ابعاد  دارای  که 
جهان  به  ورود  و  سوبژکتویته  فرآیند  نشانة  مهم‌ترین 
نمادین، در روابط اجتماعی شکل می‌گیرد و به خودی 
خود، وجود ندارد. میل تنها در حیطة قانون، محدودیت 
و  گرفته  خود  به  وجودی  جنبة  که  است  ممنوعیت  و 

تجلی می‌یابد )موللی، 1391: 95(. 

ابژة میل13 
وقتی که فرد به فقدان دیگری پی می‌برد، یا کودک 
متوجه می‌شود که میل مادر متوجه دیگری )پدر( است، 
ابژة میل ظاهر شده و  سعی در جبران این فقدان دارد. 
ایجاد  را  یک‌پارچگی  توهم  تنها  و  می‌ماند  ناکام  اما 
می‌کند. ابژة میل تنها برای مدتی کوتاه می‌تواند خلا را 
پر کند. به محض برآورده کردن یک میل، میل بعدی 
بروز پیدا کرده و خلا دوباره پدیدار می‌شود. نقش ابژه در 
باقی‌ماندة  صورت  به  ابژه  است.  مهم  بسیار  میل‌ورزی 
می‌شود  ظاهر  ژوئیسانس۱۴  گم‌شدة  و  افسانه‌ای  سوژة 
)lacan, 2006: 165(. لکان در تعریف ابژة میل از کلمة 

مازاد یا ارزش افزوده استفاده می‌کند.
فروید معتقد بود که بدون واپس‌زدگی ناخودآگاهی 
وجود ندارد. هسته‌ای نفوذناپذیر در رویا هست که قابل 
نام این هسته را  او  تفسیر نیست و واپس‌زده می‌شود. 
ناف رویا گذاشت. لکان به او استناد کرد و گفت همواره 
هسته‌ای از امر واقع وجود دارد که به نمادین شدن تن 
نمی‌دهد و همة بازنمایی‌ها و تصاویر صرفاً تلاشی برای 
را  واپس‌زده  امر  لاکان  هستند.  شکاف  این  کردن  پر 
بازنمود یا بازنمایی یا چیز/شی۱۵ معرفی کرد که همان 

ابژة میل است )هومر،1398: 11۸(.

ژوئیسانس
به  و  است  ابژه  و  سوژه  یگانگی  تحقق  ژوئیسانس 
است.  شده  ترجمه  هم  لذت  یا  کیف  همچون  کلماتی 
ژوئیسانس را هم دارای دلالت‌های ضمنی جنسی معرفی 
می‌کنند و هم آن را مشابه تجربه‌های وجدآور مذهبی- 
عرفانی می‌دانند. ژوئیسانس مانند رانة مرگ۱۶ ورای اصل 
لذت است. ژوئیسانس گاهی به نیروی برتری اشاره دارد 
که  می‌شود  رخدادهایی  یا  تجربه‌ها  تکرار  موجب  که 
توازن آرام و ظریف واقعیت تخیلی- نمادین سوبژکتیویتة 
روانی را بر هم می‌زند. از همین رو است که ژوئیسانس 
 .)63  -62  :1396 )جانستون،  دارد  ارتباط  واقع  امر  با 
ژوئیسانس شامل ترکیبی از لذت و درد است و بیان‌گر 
نشانگان  از  که  هنگامی  بیمار  متناقض‌نمای  وضعیت 

بیماری خود لذت می‌برد )هومر، 1398: 124(.

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

35
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             4 / 14

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.35
http://kimiahonar.ir/article-1-2030-en.html


39

�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ن لکاکژ یا آررب با تکیه تاواسم دمحمیدس

خلاصة نمایشنامه
زندگی  هم  با  جیم  و  جان  نام‌های  به  برادر  دو 
سابق  )معشوق  ماریا  که  می‌دهد  خبر  جیم  می‌کنند. 
جان( به زودی به خانه می‌آید. جان از این خبر متعجب 
می‌شود. چون او فکر می‌کند ماریا مرده است. او این خبر 
را به مامی می‌دهد. ماریا می‌آید. جیم به او می‌گوید حال 
جان خوب نیست، چون با مامی تلفنی حرف می‌زند. او 
فکر می‌کند مامی سال‌ها پیش آن‌ها را ترک کرده است. 
جان به رابطة جیم و ماریا مشکوک است. پلیس به خانه 
می‌آید. او اعلام می‌کند که پاپا در حمام به قتل رسیده 
است. او از قول مامی نقل می‌کند که ماریا به دلیل رابطه 
با پاپا او را کشته است. ماریا از زبان مامی می‌گوید که 
متقاعد  را  پسرها  ماریا  است.  کرده  سکته  پیش‌تر  پاپا 
می‌کند که با پلیس همکاری نکنند. او پلیس را می‌کشد.

خوانش روانکاوانه‌
و  است  دوگانگی  نمایش  نیست«،  پیپ  یک  »این 
آینه‌‌ای  مرحلة  بازنمایی  مثابه  به  را  دوگانگی  می‌توان 
ابتدای  صحنة  توضیح  طبق  چنانچه  کرد.  تفسیر 
نمایشنامه نقش جان را باید دو نفر بازی کنند و نقش 
بودن  دوتایی  کنند.  ایفا  نفر  دو  می‌توانند  را  جیم 
همزاد  است.  همزاد  نقش  کنندة  تداعی  شخصیت‌ها 
درست عین من است و در عین حال کاملًا غریبه است. 
همسانی آن به طریق اولی وهمناک بودن آن را تشدید 
می‌کند. به همین دلیل است که تصویر یک همزاد به 
 :1395 )ژیژک،  می‌شود  خود  ضد  به  تبدیل  راحتی 
نمود  نمایشنامه  در  جان2  و  جان1  گفتگوی   .)211
و  وقایع  است.  آن‌ها  بین  تضاد  و  همزاد  دو  درگیری 
اما  متفاوت  روی  دو  دارای  نمایش‌نامه  شخصیت‌های 
مرتبط به هم هستند. درست مانند مثال معروف لکان 
وجه  با  برمی‌گردد،  نوار  وقتی  موبیوس.۱۷  نوار  یعنی 
جدیدی از آن مواجه می‌شویم که ادامة همان قبلی است 
تکرار  طوری  برگشتی  و  رفت  صورت  به  حالت  این  و 
می‌شود که تمایز درون و بیرون آن ممکن نیست. در 
نمایشنامه شخصیت‌ها بر روی یک نوار موبیوس حرکت 

می‌کنند.

مرگ جمسانی/ مرگ نمادین
حضور  عدم  از  نمایشنامه  مختلف  صحنه‌های  در   
مامی و ماریا حرف زده می‌شود. جیم اذعان می‌کند که 
کرده  ترک  همیشه  برای  را  آن‌ها  پیش  سال‌ها  مامی 

است: 
جیم: مامی بیست و پنج سالِ پیش من و تو رو برای 
همیشه ترک می‌کنه و از خونه می‌ره و دیگه هیچ وقت 
بر نمی‌گرده و تو این رو خوب می‌دونی )مساوات، 1398: 

.)36
 و جان از مرگ ماریا صحبت می‌کند:

که  بود  لعنتی  هواپیمای  اون  مسافرِ  ماریا  جان1:   
کاپیتانش هواپیما رو کوبوند به کوه، ماریا با دویست و 
چهل مسافر دیگه همگی مردن. درست یک سالِ پیش 

)همان: 54(.
 حال آنکه هر کدام از برادرها نظری مخالف یکدیگر 
دارند. جیم ماریا را می‌بیند و جان پشت تلفن با مامی 
حرف می‌زند. بازگشت مردگان یکی از فانتزی‌های مهم 
بشر است. فروید در ماتم و مالیخولیا توضیح می‌دهد که 
وقتی برای مرده‌ای مراسم سوگواری به درستی برگزار 
آن  تبع  به  و  روان‌ضربه  دچار  متوفا  نزدیکان  نشود، 
به  منتج  که  ریختن  اشک  جای  به  و  شده  مالیخولیا 
فراموشی و بازگشت به زندگی عادی آن‌ها خواهد شد، 
درگذشت فرد را باور نکرده و با خیال او به زندگی ادامه 
می‎دهند )فروید، 1382(.  لکان نیز پیرو نظریات فروید 
معتقد است وقتی آیین تدفین به درستی به جا آورده 
اشاره شد که در  باز می‎گردند. پیش‌تر  نشود، مردگان 
نمایشنامة »این یک پیپ نیست«، به گفتة جان1، ماریا 
چنین  در  معمولاً  است.  مرده  هوایی  سانحة  یک  در 
وجود  امکان  این  پس  نمی‌ماند  باقی  سوانحی جسدی 
دارد که مراسم خاکسپاری به طور تام صورت نگرفته و 
باشد.  آمده  وجود  به  روان‌ضربه  خانواده،  اعضای  برای 
البته روان‌ضربه می‌تواند به گونه‌ای دیگر نیز شکل گرفته 
باشد. یعنی خیانت ماریا که پلیس به آن اشاره می‌کند: 
صدای پلیس: ]رو به کسی که نیست[ یعنی شوهرِ 

شما با ماریا رابطه داشت؟ )مساوات، 1398: 113(.
چگونگی مرگ ماریا در پردة دوم، صحنة سوم، وقتی 
تشریح  آمده  وجود  به  درگیری  جان2  و  جان1  بین 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

35
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             5 / 14

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.35
http://kimiahonar.ir/article-1-2030-en.html


40

���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فصلنـامۀ علمی                   سال دهم، شمارۀ ۴۱، زمستان 1400

می‌شود و قبل‌تر در مکالمة جان و مامی:
 جان: مامی این رو من و تو می دونیم که ماریایی در 

کار نیست )همان: 14(.
هر دو دیالوگ در فضای روان‌پریشانه و گفتگوهایی 
آینه‌ای و  با من  باشد )صحبت  که ممکن است خیالی 
صحبت با مادری که سال‌ها است جان را ترک کرده(، 
صورت گرفته است. می‌توان گفت ماریا برای جان تبدیل 
به یک امر مرموز شده است. مرموز از منظر فروید چیزی 
است که مدت‌های طولانی برای روان سوژه آشنا بوده و 
بیگانه  و  غریبه  روان  با  شدن  واپس‌زده  علت  به  فقط 
گردیده. چیزی که می‌بایستی پنهان می‌مانده و ناگهان 
علت  این  به  مرموز  امر  آمده ‌است.  در  دید  معرض  در 
احساس ناراحتی می‌آفریند، که می‌تواند آشنا باشد اما 
در وضعیتی خاص غریبه است )فینک، 1397: 232(. 
پس جان برای فرار از واقعیت ماریا را مرده می‌پندارد. 
چنان‌چه جیم به او می‌گوید: تو با این که داری ماریا رو 
که  هالیوودی  احمقانة  فیلم‌های  این  مثلِ  اما  می‌بینی 
رو  ماریا  که  می‌کنی  وانمود  اشباحه  و  ارواح  دربارة 

نمی‌بینی )مساوات، 1398: 41(.
دیدن و ندیدن ماریا یک درگیری برای جان است 
اشاره می‌شود. مانند پردة دوم، صحنة  به آن  بارها  که 

سوم:
 جان1: اونا رفتن.

جان2: اونا؟
جان1: منظورم جیم بود.

جان2: ولی تو، تو ماریا رو می‌بینی؟
جان1: ماریا مُرده

جان2: اگه مرده پس چرا می‌گی اونا رفتن )همان: 
.)53 -52

بیان  نیز  مامی  گرفتن  نادیده  مفهوم  با  دیالوگی 
می‌شود:

جان: این تویی که داری تو توهم زندگی می‌کنی، 
مامی زنده و سر و حاله و هیچ وقت خونه رو ترک نکرده، 
25 سالِ پیش به خاطرِ شغل پاپا ما مجبور شدیم به یه 
و  لوس  بچة  یه  که  این  برای  تو  بریم،  دورافتاده  شهرِ 
رو دوستای  نداشتی مدرسه‌ا‌‌ت  بودی دوست  بی‌تربیت 
احمقت رو از دست بدی، واسه همین هم با مامی قهر 

کردی و فراموشش کردی۱۸ )همان: 37(.
فراموش کردن یا نادیده گرفتن افراد را می‌توان به 
مثابة مرگ نمادین آن‌ها تلقی کرد.۱۹ تا کنون دو روایت 
از مرگ جسمانی و مرگ نمادین ماریا و ترومای ایجاد 
به  می‌رسیم  حال  شد.  اشاره  جیم  و  جان  برای  شده 
بیشتر جان. چیزی که  روانی  و درگیری  احتمال سوم 
این  می‌کند.  یاد  خسران  خسرانِ  به‌عنوان  آن  از  لکان 
نظریه به نوعی نتیجة دو فرضیة پیشین است. جان یک 
بار ماریا را در هواپیما از دست داده و دچار مالیخولیا و 
خسرانِ خسران شده است. بار دوم ضربة کاری‌تری به او 
وارد می‌شود. وقتی او به ارتباط ماریا و پدر پی می‌برد، 
ماریا  دوم  مرگ  می‌کند.  تجربه  را  خسران  عبارتی  به 
ترومایی دردناک‌تر است که از اساس حضور اولیة ماریا و 
عشق او را زیر سؤال می‌برد. برای همین است که جان 
هم ماریا را می‌بیند و هم او را نمی‌بیند و بین دو جان 

درگیری به وجود می‌آید. 
بیان شد که مامی در دو روایت خانواده را ترک کرده 
و نکرده و ماریا در دو روایت مرده و نمرده است. برای پاپا 

نیز چنین است.
اثرِ  ماریا: مامی داره می‌گه پاپا  سه سالِ پیش در 

سکتة قلبی جونش رو از دست داده )همان:116(.
در حالی که در صحنة چهارم پلیس از زبان مامی 
و  می‌کند  صحبت  داده  رخ  تازگی  به  که  قتلی  دربارة 
نشانة خون را در کف حمام می‌بیند. نکتة حائز اهمیت 

وکلیدی مرگ پاپا در این دیالوگ نهفته است:
صدای پلیس: ماریا و شوهرتون از کی رابطه‌شون با 

هم شروع شد؟
کسی که نیست: ...

صدای پلیس: سه سال زمانِ زیادیه )همان: 114(.
زمان مرگ پاپا و آغاز رابطه با ماریا یکی است. پس 
اولین مرگ پاپا را می‌توان همان مرگ نمادین تلقی کرد.

 
پاپا: پدرِ نخستین

که  است  تاریخی-روانکاوانه  مفهومی  پدرکشی 
پدر  قتل  گرفته.  قرار  بسیاری  هنری  آثار  دست‌مایة 
همواره یادآور نظریة توتم و تابوی فروید است. پدر کشته 
می‌شود تا فرزندان قادر به رابطه با زنان و تجربة کیف 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

35
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             6 / 14

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.35
http://kimiahonar.ir/article-1-2030-en.html


41

�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ن لکاکژ یا آررب با تکیه تاواسم دمحمیدس

باشند و میلی که از آن‌ها دریغ شده، بازگردد. غافل از 
این‌که نام پدر باز می‌گردد و قدرت‌مندتر از قبل بر آن‌ها 
سیطره می‌کند )فروید،1397(. پدرِ نخستین با بازگشت 
از  برای همیشه  را  قانون، ژوئیسانس  به صورت توتم و 
فرزندان دریغ می‌کند. در واقع کارکرد نام پدر قرار است 
تنها جلوی رابطه با محارم را بگیرد، اما این دگردیسی، 
نمی‌بندد.  پس‌مانده صورت  بدون  هرگز  گنجیدن،  این 
همواره پس‌مانده‌ای بر جای می‌ماند که در جامة سیمای 
)ژیژک،  می‌گردد  باز  کیف  پدر  کینه‌جوی  و  بی‌شرم 
1398: 55-56(. پاپا نیز بدین گونه دوباره بازمی‌گردد تا 
و جان  ماریا  رابطة  مانع  کینه‌جوی کیف  پدر  قالب  در 
باشد. او نه تنها میل مادر، که میل اولیة فرزند است را 
مورد توجه خود قرار داده، که میل پس از نمادین شدن، 
او )همسر: ماریا( را هم تصاحب کرده  ابژة مجاز  یعنی 

است. 

مامی/ ماریا
گفته شد که شخصیت‌ها و وقایع داستان بر روی یک 
و  مامی  نوار  این  قابل تجسم هستند. در  موبیوس  نوار 
ماریا دو نفر هستند که یک نقش را ایفا می‌کنند. هر دو 
را  ادیپی  ابژة میل مردان خانواده‌اند. جان هنوز دوران 
وارد  به دلیل روان‌ضربة  به عبارتی دیگر  یا  نکرده  طی 
شده، به آن دوره بازگشته است. به همین دلیل مامی را 
به عنوان ابژة میل خود بازمی‌شناسد و به دنبال جلب 
توجه میل مامی به سمت خود است. در توضیح صحنه‌ 
که  در حالی  می‌بوسد،  تلفن  پای  را  مامی  آمده: جان، 
چند هویج بزرگ در دست دارد )مساوات، 1398: 8(. 
هویج‌های بزرگ، اشاره به میل فالوسِ مادر بودن جان 
اختگی  از  او  است.  مانده  آینه‌ای  دوران  در  جان  دارد. 
است.  نرسیده  سوبژکتیویته  به  و  نکرده  عبور  نمادین 
می‌کند.  تعریف  را  او  شخصیت  آینه‌ای  همچون  مامی 
نمایشنامه‌نویس بر دوگانگی او بیش از باقی شخصیت‌ها 
تأکید کرده، صحنة کشمکش جان1 و جان2 را نوشته و 
مدام به متغیر بودن لباس‌هایش اشاره می‌کند. جان به 
مامی وا‌بستگی دارد، همواره تحت کنترل او است و به 

همین دلیل مورد تمسخر قرار می‌گیرد.
جیم: بهتره بری و به شمارة خیالی‌ا‎ت زنگ بزنی و 

پای تلفن ماچش کنی... برو یالا دوباره گزارش بده به 
مامی‌ای که وجود نداره )همان: 36(.

مامی کارهای خانه را به جای جان انجام می‌دهد و 
در تلفن‌های مداوم از احوال او با خبر می‌شود. مامی در 
نیز  ماریا  است.  مانده  باقی  جان  خیالی  دیگری  نقش 
خانواده  مردان  تمام  میل  است.  میل  ابژة  از  شمایلی 
متوجه او است. هر چند که او در ظاهر با مردان خانواده 
رابطه داشته، اما دست‎نیافتنی است. در هیچ صحنه‌ای 
و  نشده  گفته  او  با  جنسی  رابطة  از  مشخصی  دیالوگ 
عملی که نشانه‌ای از آن باشد، دیده نمی‌شود.۲۰ ماریا با 
یادآوری خاطرة مامی ظاهر می‌شود. سعی می‌کند جان 
را به تفریح ببرد، غذا می‌پزد و موهای مامی را شانه کند. 
او با پاپا رابطه دارد. ماریا می‌خواهد خودش را در جایگاه 
می‌کند.  پنهان  را  او  همین  برای  کند.  بازتعریف  مامی 
ماریا قدرت‌مند است. پایان اثر بر مبنای تصمیم او رخ 
می‌دهد. پلیس به فرمان او کشته می‌شود و از آن‌جا که 
مامی پس از مرگ پلیس، تنها برای او قابل رویت است، 

فقط از زبان او ترجمه می‌شود.

مامی: اربمن۲۱ مادرانه
مادر اولین ابژة میل کودک است که پس از اختگی 
نمادین با زنان دیگر جابه‌جا می‌شود. جان ماریا را مرده 
اولیة میلش  ابژة  او همچنان در جستجوی  می‌شناسد. 
است. پیش‌تر توضیح داده شده که مامی هنوز دیگری 
مادرانه  ابرمن  با  را  او  رو می‌توان  از همین  است.  جان 
پیوند زد. ابرمن مادرانه وقتی ظهور می‌کند که فرآیند 
اختگی نمادین ناقص انجام شود. در این مواقع مادر مانع 

 .)Chion, 1984: 6( رابطة جنسی می‌شود

جان در سیطرة پدر نخستین و اربمن مادرانه
زن نشانگان مرد است. منظور لکان از این جمله این 
است که زن به مرد امکان می‌دهد که رابطة بنیادین و 
سازندة خود با ژوئیسانس را بسازد. به عبارتی مرد تنها 
از قبل زن به‌مثابة نشانگانش وجود دارد و اگر نشانگان 
)ژیژک، 1395:  پاشید  خواهد  هم  از  سوژه  محو شود، 
255(. جان هم در معرض فروپاشی است. او از طرفی در 
سلطة  تحت  دیگر  طرف  از  و  مادرانه  ابرمن  سیطرة 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

35
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             7 / 14

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.35
http://kimiahonar.ir/article-1-2030-en.html


42

���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فصلنـامۀ علمی                   سال دهم، شمارۀ ۴۱، زمستان 1400

پدرنخستین قرار دارد و نمی‌تواند میل خود را جستجو 
کند. رابطة ماریا با پاپا به گونه‌ای بازشناسی دوبارة عقدة 
ادیپ را نیز پیش می‌کشد. در این نمایشنامه پاپا یک بار 
در فرآیند طبیعی، خود را به‌عنوان مانع دستیابی به مادر 
نشان داده است، اما مامی با چهرة ابرمن ‌مادرانه به طور 
مداوم بر زندگی جان نظارت کرده و این فرآیند را دچار 
اختلال می‌کند. پاپا نیز برای بار دوم جان را دچار اختگی 
می‌کند. او رابطة جان و ماریا را مختل کرده و مانع کیف 

می‌شود.۲۲

جیم/ پاپا
را  کسی  گلوی  کسی  دیگر  دقیقة  چند  تا  تایتل: 

می‌برُد )مساوات، 1398: 56(.
پیشگویی تایتل مشابه ترفند برخی فیلم‌های جنایی 
است. وقتی که مخاطب جلوتر از بازیگر از یک عمل آگاه 
شده و دچار اضطراب می‌شود. ژیژک توضیح می‌دهد که 
در این حالت من کاملًا می‌دانم چه اتفاقی خواهد افتاد، 
حادثة  آیا  اضطرابم.  از  سرشار  و  ندارم  باور  هنوز  ولی 
 :1398 )ژیژک،  داد  خواهد  رخ  واقعا  اجتناب‌ناپذیر 
148(؟ از این لحاظ شاید بتوان تعلیق ایجاد شده را با 
هیچکاکی  تعلیق  در  زد.۲۴  پیوند  هیچکاک۲۳  سینمای 
یک واقعة فاجعه‌بار زندگی شخصیت‌های فیلم را تهدید 
می‌کند و البته شخصیت‌ها متوجه این نیرنگ نیستند 

)ژیژک و دیگران، 1398: 37(.
در ادامة پیشگویی تایتل، در همان صحنه، جان در 
حمام مشغول اصلاح صورت جیم است. جان به رابطة 
ماریا و جیم مشکوک شده وگویی در صدد انتقام است. 
تیغ ریش‌تراشی در دستان جان است و دیالوگ‌ حالت 
بازجویی را تداعی می‌کند. با توجه به پیشگویی تایتل و 
دیالوگ‌ رد و بدل شده بین دو شخصیت، احتمال وقوع 

قتل جیم وجود دارد. 
می‌گوید  پلیس  ابتدا  سوم  صحنة  سوم،  پردة  در 
گزارش قتل به او داده شده و سپس از زبان مامی روایت 
می‌کند که پاپا به دست ماریا به قتل رسیده است. دلیل 
قتل رابطة پاپا و ماریا بوده و ماریا از ترس فاش شدن این 
رابطه مرتکب جنایت شده است. مکان قتل اما همچنان 

حمام است. 

دو روایت از قتل، با دو قاتل، دو مقتول اما یک دلیل 
و یک مکان مشترک وجود دارد. می‌توان گفت جیم که 
برسد،  قتل  به  بود  ممکن  یا  رسیده  قتل  به  حمام  در 
همان پاپا است. هر دو مرتکب یک گناه مشترک، رابطه 
با ماریا یا همان ابژة میل جان شده‌اند. هر دو سعی در 
ربودن کیف جان داشتند.۲۵ می‌توان به نظریة انتقال گناه 
هم اشاره کرد. در انتقال گناه قتل برای فرد سومی اتفاق 
افتاده و منجر به میل هیستریک او می‌شود. یعنی چون 
میل دیگری را به جای میل خود بازمی‌شناسد، خود را 
در قتل شریک می‌داند )ژیژک، 1398(. در اینجا جان 
انتقال گناه  فرآیند  ماریا می‌یابد.  را در میل  میل خود 
مشخص  نیز  را  مرگ  روایت  دو  در  قاتل  تفاوت  دلیل 
جیم،  پاپا/  انگاشتن  یکی  در  دیگر  مهم  نکتة  می‌کند. 

اشاره به بازی شطرنج است. 
صدای پلیس: مادرت داره میگه اون شبی که بازی 
رو در چهارده حرکت باختی، جیم دست به مهره‌ها نزده 
می‌کرده  بازی  باهات  داشته  که  بوده  پدرت  این  بلکه 

)مساوات، 1398: 16(. 
این دیالوگ استعاره‌ای از اختگی دوبارة جان و باخت 

در رابطة او با ماریا است.

پلیس: اربمن پدرانه
آشکار شدن حضور مامی و روایت قتل پاپا با آمدن 
پلیس مطرح ‌می‌شود. او شرایط آشوبناک نمایش‌نامه را 
از وقایع جنایت‌بار و غیراخلاقی خانواده  با پرده‌برداری 
پیش‌تر  که  همان‌طور  شخصیت  این  می‌کند.  تشدید 
اشاره شد، تنها صدا است و دیده نمی‌شود. البته تمام 
شخصیت‌های نمایشنامه او را می‌بینند. گویی یک بخش 
صدای  پلیس  است.  آن‌ها  همة  برای  مشترک  ذهنی 
اجرای  در  ندارد.  مشخصی  منبع  که  است  موهومی 
نمایش، این صدا دوبله نشده و تنها توسط تایتل ترجمه 
می‌شود.۲۶ در واقع صدایی است از منبعی نامشخص با 
زبانی ساختگی. صدایی که تحت عنوان صدای بی‌حامل 
)ووآکوسماتیک(۲۷ خوانده می‌شود، صدایی تهدید کننده 
و همه‌جا در کمین است. این صدا نه به واقعیت دایجتیک 
تعلق دارد و نه به حاشیة صوتی اثر. ماهیتی ابژکتیو دارد 
و تنها وقتی تبدیل به سوژه می‌شود که چهرة حامل آن 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

35
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             8 / 14

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.35
http://kimiahonar.ir/article-1-2030-en.html


43

�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ن لکاکژ یا آررب با تکیه تاواسم دمحمیدس

مشخص شود )chion, 1982: 116(. در نمایش هیچ‌گاه 
چهرة حامل صدا دیده نمی‌شود. صدا در بسیاری مواقع 
نمایندة ابرمن یا همان سوپرایگو است. ابرمن در جریان 
از عقدة ادیپ به  حرکت از طبیعت به فرهنگ و گذار 
وجود می‌آید و همچون استعارة پدر کارکردی دوسویه 
رابطه‌ای  و  نمادین جای می‌گیرد  نظام  در  ابرمن  دارد. 
 .)lacan, 1992: 67( دارد  قانون  با  متناقض  اما  نزدیک 
منع  طرفی  از  و  می‌کند  قانون  اعمال  طرفی  از  ابرمن 

قانون و دو روی آن منطبق بر دو روی پدر۲۸ است. 
 حال اگر پدر در جامة پدر کیف را در قالب پاپا که 
با ماریا رابطه داشت، به جای جیم در شطرنج بازی کرد 
و در حمام کشته شد، در نظر بگیریم، پدر برقرارکنندة 
قانون در نمایشنامه، پلیس است که سعی در کتمان و 
است.  خشن  و  دارد  کیف  عامل  به‌عنوان  ماریا  کشتار 
چنین پدری مجری احترام به قانون نمادین است. آدمی 
است که با تلاش فراوان می‌کوشد تا بر رعایت حداقل 
و  با شدت  دلیل  همین  به  و  کند  تأکید  قاعده  و  نظم 
چنین  است.  مقررات  اعمال  صدد  در  تمام  جدیت 
شخصیت‌هایی به لحاظ جسمانی پرفعال، پر دردسر و 
افراطی هستند. این چهره‌های افراطی خشمگین فوران 
به شکلی جز مسخرگی  وحشیانة خشونت عصبی‌شان 
بروز نمی‌کند )ژیژک، 1397: 51(. پلیس در پی کشف 
قتل پاپا است. او جان و جیم را کتک می‌زند و بی‌رحمانه 
پدر  نقش  به  عمل  این  می‌کند.  شلیک  جیم  پای  به 
نمادین و عقدة اختگی اشاره دارد. او می‌خواهد ماریا را 
به قتل برساند و با وجود جدیت در برپایی قانون، گاهی 

مخاطب را به خنده‌ای گروتسک وا می‌دارد. 
در سمینار نامة ربوده شده، لکان نظریات خود را در 
داستانی از ادگار آلن پو۲۹ صورت‌بندی می‌کند. در این 
قصه کارآگاه می‌کوشد که به حقیقت )نامه( دست پیدا 
و  می‌یابد  دسترس  در  کاملًا  جایی  در  را  نامه  او  کند. 
لکان  نمی‌شود.  باخبر  آن  داخل  محتوای  از  هیچ‌گاه 
کارآگاه و روانکاو را مشابه هم تلقی می‌کند. چنانچه هر 
آن  کردن  نمادین  و  ترومایی  شوک  کشف  پی  در  دو 
نمایشنامة مساوات  پلیس  )لکان، 1379: 41(.  هستند 
هم در پی یافتن امر واقعی و ترومای به وجود آمده است. 
ابژة جسد نیز همانند محتوای نامه از نمایش حذف شده 

و از نظر غایب است. یا به همان شی/چیز لکانی، چیزی 
فراتر از آن‌چه وجود دارد، تبدیل شده است. از طرفی 
نشانه‌های آن، یعنی لکه‌های خون توسط پلیس و تایتل 

دیده می‌شود.
رو  حمام  همة  که  خونی  این  پس  پلیس:  صدای 

گرفته، چیه؟
جان: خون؟

جان: ماریا تو کفِ حمام خون می‌بینی؟
ماریا: جان این‌جا هیچ اتفاقی نیفتاده.

و  وان  دیوارها،  پوشانده،  را  تایتل: خون کف حمام 
همة کاشی ها را )مساوات، 1398: 112- 113(.

تایتل: دیگیر بزرگ
اشخاص  تنها  را  آن  مدرک  و  افتاده  اتفاق  جنایت 
ماریا(  احتمالاً  و  مامی  )پلیس،  نمایش‌نامه  خیالی 
می‎بینند. چون این جنایت در ساحت نمادین رخ نداده 
است. گواه جنایت تایتل است. تایتل نقش نگاه ناظر را 
پیشگویی  گاه  که  کل  دانای  جور  یک  دارد.  عهده  بر 
در  گاه  و  نقض می‌کند  را  آنچه می‌نگریم  گاه  می‌کند، 
هیئت شخصیت‌هایی که نمی‌بینیم، غیابشان را به حضور 
بدل می‌کند )همان: 5(. تایتل را می‌توان همان دیگری 
بزرگ نمایش‌نامه خواند. کسی که امر واقع را برای ما 
حقیقت  به  را  فانتزی  و  می‌کند  نمادین  امر  به  تبدیل 
مبدل می‌سازد. تایتل از مهم‌ترین کارکرد دیگری بزرگ 
را ترجمه  او دیالوگ ماریا  یعنی زبان استفاده می‌کند. 
کرده و رفتار او را در جاهایی که خارج از دید ماست، 
تعریف می‌کند،۳۰  همچنین رفتار و ورود و خروج مامی 
و پلیس را شرح می‌دهد و ابعاد خیالی داستان را برای ما 
به  حساس،  لحظات  پیشگویی  با  او  می‌بخشد.  تجسم 
نوعی نقش گردانندة ماجرا را دارد. به دو نوشته از تایتل 
که اولی در پردة اول، صحنة یکم و دومی در پردة دوم، 

عکس 1. کارکرد تایتل در این قاب مشخص است.
 عکاس: آتوسا امینی

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

35
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                             9 / 14

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.35
http://kimiahonar.ir/article-1-2030-en.html


44

���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فصلنـامۀ علمی                   سال دهم، شمارۀ ۴۱، زمستان 1400

صحنة چهارم آمده است، توجه کنید:
در  را  برادرش  جیم،  دیگر  دقیقة  چند  تا  تایتل: 

چهارده حرکت کیش و مات می کند )همان: 9(.
را  کسی  گلوی  کسی  دیگر  دقیقة  چند  تا  تایتل: 

می‌برُد )همان: 56(.
هر دو حاوی اطلاعات مهمی هستند که در پایان اثر 
به نوعی نقش گره‌گشایی را ایفا می‌کنند. تایتل عنصری 
است که مخاطب را به اثر وصل می‌کند. او با ترجمة 
می‌کند.  هدایت  را  مخاطب  شخصیت‌ها  رفتار  و  زبان 
همان‌طور که رد خون بر روی کاشی‌های حمام را در 
و  پنجره  دیواری  پس  یا  و  می‌سازد  مخاطب  ذهن 

استخری را متجسم می‌کند:
جان: چون پشتِ این پردة لعنتی پنجره‌ای نیست، 

پشتِ این پرده فقط دیواره، دیوار.
تایتل: پشتِ پرده یک پنجرة دو جداره قرار دارد و 
شاخه‌های یک درختِ بزرگ که اطرافِ پنجره را احاطه 
کرده. از لابه لای شاخ و برگِ درخت، حیاطِ سر سبزی 
دیده می‌شود با یک استخر بزرگ در میان و ماریا که با 
لباس از قسمتِ کم عمقِ استخر به سوی قسمتِ عمیق 

می‌رود )همان: 41- 42(.
البته کارکرد تایتل فراتر از دیگری بزرگ است. او 
می‌کند.  یادآوری  ما  به  را  آجیدن۳۱  نقطه‌های 
یک  افزودن  با  که  آشنا  و  عادی  کاملًا  موقعیت‌هایی 
مکمل کوچک به آن، تبدیل به وصلة ناجور، غریب و 
برای  را  واقعی  امر  که  نقطه‌هایی  می‌شود.  وحشتناک 
)ژیژک، 1398:  نمایش می‌گذارد  به  ما  برای  لحظاتی 
179- 180(. درست مانند پنجره‌ای که دیده نمی‌شود.

لباس: نقطة آجیدن
یکی از نشانه‌های نقطة آجیدن، تغییر رنگ و فرم 
است.  یکدیگر  دید  از  نمایش‌نامه  لباس‌ شخصیت‌های 
صحنة  اول،  پردة  در  جان  برای  بار  اولین  کنش  این 
چهارم وقتی کیک به لباسش مالیده شده و مجبور به 
تعویض لباس می‌شود، اتفاق می‌افتد. رفت و آمد جان 

به راهرو عامل این واقعه است. 
صدای ماریا: تو مگه پیرهنت رو عوض نکردی ؟
جیم: راست می‌گه تو پیرهنت رو عوض نکردی؟

جان: چرا! چه‌طور مگه ؟
جیم: ولی این پیرهنت، همون پیرهنیه که کیکی شد 

)همان: 26(. 
آدم‌ها  دید  در  تغییر  این  جلوة  برای  منطقی  هیچ 
ماریا  ندارد. چنان‌چه در برخی جاها نظر جیم و  وجود 
یکی است و در برخی جاها متفاوت. بار دوم در پردة سوم، 
صحنة یکم، پلیس متوجه تغییر لباس جان می‌شود و در 
ادامه از او می‌خواهد برای اطمینان یک لباس خواب زنانه 
بپوشد و وقتی دوباره پس از مدت کوتاهی جان را با لباس 
قبلی می‌بیند، دچار سوظن می‌شود. بار سوم دربارة لباس 

ماریا بین پسرها و مامی اختلاف نظر وجود دارد. 
یه  واحد  آنِ  در  ماریا  پلیس: چه‌طور ممکنه  صدای 
لباس سرتاسریِ سبز رنگِ زنانه و در عینِ حال یه کت و 

دامن زرد رنگ تنش باشه؟
جان: ولی اون یه لباسِ سرتاسریِ زنونة سبز تنشه.

صدای پلیس: ولی این پیرِزن داره می‌گه اون یه کت 
و دامن زرد تنشه و این یعنی یه کدوم از شما دارید دروغ 
می‌گید، یا درست‌تر بگم هر جفتتون دارید دروغ می‌گید 

)همان: 108(.
تا پیش از این صحنه ماهیت دوتایی جان و جیم به 
دلیل رفت و آمدها و البته توضیح ابتدای نمایشنامه برای 
نکته صدق  این  نیز  ماریا  دربارة  بود.  مشخص  مخاطب 
می‌کرد که گاهی دیده نشده و تایتل حضورش را شرح 
می‌دهد. در این صحنه معلوم می‌شود که احتمالاً وجه 
ناپیدای ماریا که تایتل شرح می‌داده، با تفاوت نگاه مامی 
و پسرها مرتبط است. ماریایی که مامی می‌بیند، می‌تواند 
همانی باشد که داخل آب پرید یا پاپا را کشت. در اینجا 
میل  ابژة  به‌عنوان  ماریا  از  خیال‌پردازانه‌  تصویر  شاهد 
دست‌نیافتنی و ماریایی که با پاپا رابطه داشته و دست به 
قتل زده، به طور هم‌زمان هستیم.  البته مساوات تأکید 

عکس ۲. قاب‌هایی از شلیک به پای جیم، رودررویی با پلیس که نامرئی است و 
قتل پلیس به دست ماریا. در این تصاویر تغییر لباس جان قابل مشاهده است. 

عکاس: آتوسا امینی.

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

35
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            10 / 14

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.35
http://kimiahonar.ir/article-1-2030-en.html


45

�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ن لکاکژ یا آررب با تکیه تاواسم دمحمیدس

می‌کند که اساساً چیز ثابتی وجود ندارد: برای تفکیکِ 
این دو که یک نفرند عنوانِ جان1 و جان2 را انتخاب 
می‌کنیم ولی این عنوان می تواند متغیر نیز باشد یعنی 
در صحنه ای دیگر می تواند جان1، جان 2 باشد )همان: 

.)24

ناخودآگاه 
نمایش‌نامه از ابتدا با مصرف نوشیدنی‌های الکلی آغاز 
شده و در دیالوگ‌ها به مستی پیش از شروع داستان در 
نیز  چهارم  صحنة  اول،  پردة  در  می‌شود.  اشاره  کلاب 
توسط  ماری‌جوآنا  و  الکلی  نوشیدنی‌های  شاهد مصرف 
جیم، جان و ماریا هستیم که آغاز ماجرای تغیر لباس‌ها 
هم هست. گویی نویسنده آگاهانه قصد در ارتباط تمام 
داستان با فرآیند ناهوشیاری و به تعبیری ناخودآگاهی را 
داشته و برای همین از کارکردهای متفاوت زبان سود 
جسته است. چرا که به قول لکان ناخودآگاه ساختاری 

همچون زبان دارد )هومر، 1398: 97(.

زبان
در اجرای اثر به کارگردانی نمایشنامه‌نویس، بازیگران 
و  کلمات  از  ملغمه‌ای  که  ناشناس  زبانی  از  استفاده  با 
آواهای متفاوت و ساختگی است، صحبت می‌کنند. زبانی 
که به واسطة چند واژة انگلیسی، انگلیسی می‌نماید. اما 
انگلیسی نیست. یک نفر تمام حرف‌ها را به فارسی دوبله 
می‌کند. ماریا به زبان دیگری سخن می‌گوید. زبانش در 
او  اما  لحن شبیه به اسپانیایی یا شاید فرانسوی است. 
ما  می‌فهمند.  را  او  زبان  دیگران  و  دارد  را  خود  زبان 
صورت  به  بلکه  نمی‌شود،  دوبله  او  زبان  نمی‌فهمیم. 
نوشتار در میانة خانه ظاهر می‌شود )زیورعالم، 1396(. 
را  هم‌زمان  فارسی  ترجمة  تماشاگران  که  شد  گفته 
فاقد  و  تصنعی  صدایی  شده،  دوبله  صدای  می‌شنوند. 
احساس است که تلاشی برای انتقال عواطف نمی‌کند. 
همچون تایتل که احساس و لحن را متبادر نمی‌سازد. 
اتخاذ  تمهیدات کارگردانی که توسط مساوات  می‌توان 
شده را ادامة توضیحات متن دربارة حضور و عدم حضور 
لکان  کرد.  قلمداد  بدن‌هایشان  و  صداها  شخصیت‌ها، 
معتقد است که فرآیند ورود به ساحت نمادین و عبور از 

مرحلة آینه‌ای توسط زبان و روابط دال‌ها تعریف می‌شود 
برای  که  نمایش  ناشناس  زبان   .)162  :1398 )هومر، 
تماشاگر فاقد روابط دلالی است، نشانة ته‌ماندة ساحت 
ناخودآگاه است که نمی‌خواهد به جهان نمادین تن دهد.

همواره  زبان  آموختن  و  شدن  نمادین  فرآیند  در 
فرآیند  در  و  می‌رود  بین  از  خیالی  ساحت  از  قسمتی 
از  بسیاری  چون  می‌شود.  تکرار  اتفاق  این  نیز  ترجمه 
نیستند.  ترجمه  قابل  اصطلاحات  و  استعاره‌ها  مفاهیم، 
این یکی از شباهت‌هایی است که بین ماهیت زبان و امر 
واقع می‌توان یافت. نویسنده و کارگردان اثر با استفاده از 
به ما گوشزد  تا  کارکرد زبان تمام تلاش خود را کرده 
کند: ما همواره بخشی از حقیقت را از دست خواهیم داد. 
دیگری  تأکید  نوشتار  از  استفاده  و  فارسی  دوبلة  لحن 
است بر جلب توجه تماشاگر به فرم کلی اثر و عبارت 

»این یک پیپ نیست«! 

فرم
و  راهرو  خواب،  اتاقِ  حمام،  هال،  که  خانه  یک 
آشپزخانه دارد و هم‌زمان همة مکان‌ها را با هم می‌بینیم 
بی‌آنکه منطقِ معماری بر فضا حاکم باشد. برای رفتن به 
هر موقعیت مکانی، راهرو نقشِ فاصلة بینِ دو مکان را 
بازی می‌کند، بدین معنا که وقتی یکی از شخصیت‌ها 
واردِ  ابتدا  برود  آشپزخانه  به  خواب  اتاق  از  می‌خواهد 
)مساوات،  می‌رسد  آشپزخانه  به  سپس  و  شده  راهرو 

 .)6 :1398
متوجه می‌شویم که‌ راه‌های بی‌ربط متصل به یکدیگر 
از طریق راهرو که منطق جغرافیایی را زیر سؤال برده، 
کابوس‌وارگی و روان‌پریشی فضا را تشدید می‌کند. فرم 
در روایت و تصاویری که شرح داده می‌شود، نقش بسیار 
با  اثر مساوات را  از این لحاظ شاید بتوان  مهمی دارد. 
نظریة شیون در باب آثار هیچکاک تطبیق داد که معتقد 
بود پیام بلاواسطه خود فرم است )chion, 1988: 21(. در 

عکس ۳. دو قاب از نمای کلی صحنه از زاویة دید تماشاگران. 
عکاس: آتوسا امینی

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

35
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            11 / 14

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.35
http://kimiahonar.ir/article-1-2030-en.html


46

���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فصلنـامۀ علمی                   سال دهم، شمارۀ ۴۱، زمستان 1400

دیده  صحنه  همة  هم‌زمان  که  شده  تأکید  نمایش‌نامه 
می‌شود و در اجرا با در نظر گرفتن تماشاگر در بیرون 
مانند  است.  شده  میسر  امر  این  خانه  پنجره‌های 
بیرون  و  درون  هاپر  آثار  در  هاپر.۳۲  ادوارد  نقاشی‌های 
ساختمان به طور هم‌زمان دیده می‌شود. او با استفاده از 
موتیف پنجره مرز و پیوند بین درون و بیرون را آشکار 
می‌سازد. جلوه‌ای که حاصل می‌شود این است که آنچه 
ما می‌بینیم، همواره یک تکه است. همیشه بخشی از ما 
می‌گریزد. چشم انداز ما همواره قاب گرفته شده است و 
 :1395 )ژیژک،  می‌سازد  متبادر  را  واقعیت  خسران 
252-253(. در »این یک پیپ نیست«، تماشاگر بیرون 
قاب است و درست مانند مخاطب نقاشی‌های هاپر تنها 
تکه‌ای از خانه را می‌تواند ببیند. همواره بخشی از رفتار 
و روابط شخصیت‌ها از دید او پنهان است. راهرو همان 
کارکردی  و  می‌کند  پنهان  را  واقعیت  که  است  جایی 
دراماتیک دارد. چنان‌که تعویض نقش‌های جان 1 و 2، 
اتفاق  آن‌جا  در  نامرئی  و  مرئی  ماریای  و   2 1و  جیم 

می‌افتد. 
در نمایشنامه فرم چه در روایت و شخصیت‌پردازی، 
چه در طراحی صحنه، صدا، لباس و ... بازنمایی مفهوم 
اثر است. مفهومی نادیدنی که در ناخودآگاه جای دارد و 
به امر واقع اشاره می‌کند. امری فراتر از مرز زمان، مکان 
فوکو  چنانچه  نمادین.  قواعد  و  زبان  جهان  تجربة  و 
در  یا  ناقص  واژه‌ها  که  نیست  این  مسئله  می‌گوید: 
رویارویی با جهان مرئی به نحوی چاره‌ناپذیر ناتوان‌اند. 
هیچ یک را نمی‌توان به دیگری فروکاست. بازگفتن آنچه 

می‌بینیم بیهوده است )فوکو، 1397: 19(.

نتیجه‌گییر
در  را می‌توان  واقعی  و  نمادین  سه ساحت خیالی، 
نمایش‌نامة »این یک پیپ نیست« بررسی کرد. ساحت 
خیالی در دوگانگی‌های موجود در نمایش‌نامه به مثابه 
دربارة  روایت‌هایی  مانند  می‌شود.  مشاهده  آینه‌ای  امر 
و  پاپا، وجود همزاد جان  و  ماریا  نبودن مامی،  و  بودن 
یعنی  موبیوس  نوار  بر روی  ترسیم  قابل  شخصیت‌های 
مامی/ ماریا )نقش مشترک: ابژة میل( و جیم/ پاپا )نقش 
مشترک: پدر نخستین(. ساحت نمادین گرچه به دلیل 

روایی  منطق  عدم  و  چندگانه  روان‌پریشانه،  فضای 
کلاسیک تا حدودی مخدوش به نظر می‌رسد، اما به‌طور 
متن،  در  نمادین  امر  نمایندة  است.  تفسیر  قابل  کلی 
تایتل است. تایتل با تبدیل وقایع نامرئی به نوشتار، با 
در  سعی  است،  نمادین  جهان  عامل  که  زبان  کمک 
ساحت  دیگر  نمایندة  پلیس،  دارد.  واقعی  امر  ترجمة 
روشنگری  و  قانون  برقراری  در  که سعی  است  نمادین 
وقایع دارد. او ابرمنی خشمگین است که برای برقراری 
نظم آمده است. ابرمن به جز پلیس، در شخصیت مامی 
از  ناشی  ترومای  دلیل  به  جان  یافته ‌است.  نمود  نیز 
خیانت ماریا، به دوران ادیپی بازگشته و به همین دلیل 
هنوز به دنبال ابژة اولیة میل خود )مامی( است و ابرمن 
‌مادرانه بر او تسلط دارد. امر واقع، بیش از سه ساحت 
قابل  اثر وجود دارد. فرم اجرایی و وقایع غیر  دیگر در 
توجیه از منظر جهان نمادین به نمایندگی از امر واقع در 

نمایش‌نامه منعکس شده‌اند. 

  پی‌نوشت‌ها
1. Sigmund Freud
2. Rene Magritte
3. Jacques Lacan
4. The Imaginary
5. Ego
6. Mirror Stage
7. Self
8. The Symbolic

پدر، جنسیت  نام  از  لکان  منظور   Name of the Father  .9
مردانه یا پدر واقعی نیست. مقصود از نام پدر، همان آموزش 
دهنده و یادآوری‌کنندة قوانین و امیال دیگری بزرگ است.
10. The Real

Trauma .11 از منظر روانکاوی لزوماً رخدادی نیست که در 
واقعیت برای فرد اتفاق بیافتد. بلکه معمولاً رخدادی روانی 
است. منشا آن برخورد با محرکی بیرونی و ناتوانی سوژه در 

فهم تحرکات و تفوق بر آن‌ها است.
12. Desire
13. Object of Desire (object pettit a)
14. Jouissance
15. Das/ Ding

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

35
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            12 / 14

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.35
http://kimiahonar.ir/article-1-2030-en.html


47

�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ن لکاکژ یا آررب با تکیه تاواسم دمحمیدس

16. Death Drivie
Mobius Strip .17 نوار موبیوس نواری است فاقد پشت و رو 
به‌ این معنی که در آن پشت ادامة رو و رو ادامة پشت است. 
توالی دو طرف آن به موجب برشی حاصل آمده که پشت را 
به صورت ادامة رو و بالعکس رو را به‌عنوان دنباله‌ای از پشت 

در آورده است )موللی، 1398: 171(.
18. یکی دیگر از تناقض‌های متن در رابطه با تلفن است. در 
قطع  تلفن  می‌گویند  جیم  و  ماریا  دوم  صحنة  سوم  پردة 
است. در حالیکه جان مدام با مامی تلفنی حرف می‌زده و 

جیم پیش‌تر گفته ماریا به تلفن خانه زنگ زده است. 
19. مرگ نمادین افراد در نمایشنامة دیگر سید محمد مساوات، 
خانه‌واده نیز رخ می‌دهد. در این اثر پدر، زبان، روابط و اشیا 
چنانچه  است.  او  قانون  قانون،  و  می‌کند  تعریف  باز  را 
هواپیمایی که وجود ندارد را هدیه می‌دهد و اعضای خانواده 
هواپیمایی  می‌گوید  خانواده  پسر  وقتی  می‌پذیرند.  را  آن 
نمی‌بیند، پدر مرگ او را اعلام می‌کند. در حالیکه پسر هنوز 
حضور دارد و تلاش می‌کند با اعضای خانواده ارتباط برقرار 

کند، کسی دیگر او را نمی‌بیند. 
20. ماریا را می‌توان با شخصیت روت، زن نمایش‌نامة »بازگشت 
به خانه« اثر هارولد پینتر مشابه دانست. روت با یادآوری 
خاطرات مادر خانواده، جسی، در خانه حضور می‌یابد. او ابژة 
میل تمام مردان خانه است: پسرها )تدی، جویی، لنی( و 
پدر )مکس(. در عین حال که با همه وارد رابطه می‌شود، اما 

کسی از رابطة تمام و کمال با او بهره نمی‌برد.
21. Super Ego

و هملت  بین جان  را  این جهت می‌توان شباهت‌هایی  از   .22
کشف کرد. در نمایش‌نامة هملت میل گرترود، مادر هملت 
در ابتدا متوجه پدر است، بدیهی است که این اختگی جهت 
ورود کودک به جهان نمادین لازم است. اما از طرفی گرترود 
سلطة ابرمن‌مادرانه دارد که منجر به شکست رابطة هملت 
و افلیا شده است. پس از مرگ پدر، هملت دوباره در مواجهه 
بار توجه گرترود  این  با میل خود دچار شکست می‌شود. 
معطوف به کلادیوس است. در واقع می‌توان گفت هر دو 
شخصیت هملت و جان دو بار اخته شده‌اند. هر دو هم در 
لوای نام پدر و هم در تسلط ابرمن‌مادر از کیف چندباره دور 

شده‌اند.
23. Alfred Hitchcock

24. شباهت دیگر اثر با سینمای هیچکاک را می‌توان در انتخاب 
مکان قتل یعنی حمام جست. چنانچه در فیلم روانی  قتل 
صحت  می‌تواند  بیشتر  آنچه  البته  می‎دهد.  رخ  حمام  در 
ارتباط جهان آثار مساوات را با جهان هیچکاک به خصوص 
بزند، نشان دادن  همین صحنة قتل در فیلم روانی پیوند 

سکانس نام برده به‌طور مشخص در اثر دیگر او، بیگانه در 
خانه است. نمایش  بیگانه در خانه در سال 1398، در تئاتر 

مستقل تهران اجرا شد.
ماریا توسط جیم  به آغوش گرفتن  بار  نمایش‌نامه دو  25. در 
مست  ماریا  چهارم  اول صحنة  پردة  در  است.  اشاره شده 
است و از جیم می‌خواهد او را در آغوش بگیرد. و در پردة 
دوم، صحنة دوم جیم ماریا را از استخر بیرون آورده، به او 

تنفس دهان به دهان می‌دهد و او را بغل می‌کند.
و  ناشناس‌  زبان  از  مساوات  کارگردانی  به  اثر  اجرای  در   .26
ترجمة آن به وسیلة تایتل و دوبله استفاده شده است. در 

پاراگراف‌های بعد این مسئله تشریح می‌شود.
27. La Voix acousmatique

28. از منظر لکان پدر دارای دو رو است: انحراف و قانون )ژیژک، 
.)58 :1398

29. Edgar Allen Poe
30. ناگفته نماند که تایتل به فرار از سانسور و توضیح آنچه بر 
است.  کرده  نیز کمک  نداشته  نمایش  امکان  روی صحنه 
مانند صحنه‌های در آغوش گرفتن،  دیالوگ‌های جنسی و..

Point de Capiton .31  نقطة فروبردن درفش یا سوزن که در 
دوخته   ... و  کاناپه  و  مبل  به  ابری  یا  پنبه‌ای  روکش  آن 
می‌شود. در نظریة لکان این استعاره ناظر به گره‌ای است که 
عرصه‌های رویا، روانکاوی و ... به روایات شکل می‌بخشند 

)ژیژک، 1398: 146(.
 .

32. Edward Hopper

کتابنامه
پاینده، حسین. )1381(، »بیگانه آشنا: روانکاوی در نقد ادبی«.

کتاب ماه ادبیات و فلسفه، 59.
پینتر، هارولد. )1390(، بازگشت به خانه، فتاح محمدی. تهران: 

هزارة سوم.
تهران:  برین.  هیمن  لکان،  ژاک   ،)1396( ایدرین.  جانستون، 

ققنوس.
ژیژک، اسلاوی. )1395(، از نشانگان خود لذت ببرید، ترجمة 

فتاح محمدی، زنجان: هزارة سوم.
___________  )1397(، هنر امر عالی مبتذل، ترجمة مازیار 

اسلامی، تهران: نشر نی.
___________ )1398(، کژ نگریستن، ترجمة مازیار اسلامی 

و صالح نجفی، تهران: نشر نی.
ژیژک، اسلاوی و دیگران. )1398(، آنچه همیشه می‌خواستید از 
لکان بدانید اما می‌ترسیدید از هیچکاک بپرسید، مهدی پارسا 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

35
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                            13 / 14

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.35
http://kimiahonar.ir/article-1-2030-en.html


48

���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فصلنـامۀ علمی                   سال دهم، شمارۀ ۴۱، زمستان 1400

و دیگران، تهران: گام نو.
شکسپیر، ویلیام. )1397(، هملت، م. الف. به‌ آذین، تهران: دات.

فرهادپور،  مراد  مالیخولیا،  و  ماتم   ،)1382( زیگموند.  فروید، 
ارغنون، 21.

محمدعلی  ترجمة  تابو.  و  توتم   ،)1397(  ___________
خنجی، تهران: نگاه.

مانی  ترجمة  نیست.  چپق  یک  این   ،)1397( میشل.  فوکو، 
حقیقی، تهران: نشر مرکز.

ژوئیسانس،  و  زبان  بین  )1397(، سوژة لاکانی  بروس.  فینک، 
محمدعلی جعفری، تهران: ققنوس.

ژاک  عقاید  بررسی   ،)1393( اکرم.  علی‎نیا،  و  عطاالله  کوپال، 
رادی،  اکبر  اثر  شیشه‌ها«  پشت  »از  نمایش‌نامة  در  لاکان 

تفسیر و تحلیل متون زبان و ادبیات فارسی، 19.
لاکان، ژاک. )1379(، سمیناری در باب نامة ربوده شده، فرزان 

سجودی، بیدار اردیبهشت. 
مساوات، سیدمحمد. )1398(، این یک پیپ نیست، تهران: این/ 

جا: میان شهر.
___________ )1398(، خانه وا ده، تهران: اینجا: میان شهر.

موللی، کرامت. )1391(، مبانی روانکاوی فروید- لکان. تهران: 
نشر نی.

___________ )1398(، مقدماتی بر روانکاوی لکان، تهران: 
دانژه.

هومر، شون. )1398(، ژاک لاکان، ترجمة محمدعلی جعفری و 
سیدمحمد ابراهیم طاهایی، تهران: ققنوس.

منابع دیدایر
مساوات، سید محمد )نویسنده و کارگردان(، )1396(. این یک 

پیپ نیست )تئاتر(، تئاتر مستقل تهران.
در  بیگانه   .)1398( کارگردان(،  و  )نویسنده   ___________

خانه )تئاتر(، تئاتر مستقل تهران.

منابع پایا‌ننامه‌ها
ابراهیم‌زاده، حمزه، »بررسی نمایش‌نامه‌های دهة 1380 با اتکا 
به مفاهیم و نظریات ژاک لکان«، پایان‌نامه کارشناسی ارشد، 

دانشکده سینما تئاتر، دانشگاه هنر، 1390.
و  استریندبرگ  پدر  لاکانی  »نقد  شاهین،  پارچینی،  دهقان 

پایان‌نامه  تطبیقی«،  بررسی  یک  بارانی:  شهر  ملودی 
کارشناسی ارشد، دانشکده زبان‌ها و ادبیات خارجی، دانشگاه 

تهران، 1391.
قائمی، سپیده، »بررسی جنسیت و ساختار جنسی در ادبیات 
نمایشی دهة هشتاد بر اساس رهیافت ژاک لکان«، دانشکده 

سینما تئاتر، دانشگاه هنر، 1392.
Chion, Michel (1984), le quatrieme, paris, in 

cohiers du cinema. 
Chion, Michel (1982), la voix au cinema, paris, 

cahiers du cinema.
Chion, Michel (1988), Revolution douce, in La 

toile trouee, Paris, Ceheier du cinema.
Lacan, Jacques (1992), Ecrits: a Selection, Alen 

Sheridan, New York: Norton.
Lacan, Jacques (2006), Ectits: The First Complete 

Edition in English, Bruce Fink, New York, 
Norman and Company.

Mulvey, Laura (1999), Visual Pleasure and 
Narrative Cinema in Film Theory and Criticism: 
Introductory Reading, eds. Leo Braudy and 
Marshall Cohen, New York, Oxford UP.

منابع اینترنتی
اتحاد، علی )1396/9/8(  »آیا این یک پیپ است«،

www.khabaronline.ir/news/732128 : 10/ 6/ 1399 
زیورعالم، احسان )1396/9/5(، »تصویر آویزان اینگرید برگمن«،
www.tasnimnews.com/fa/
.news/1396/09/05/1583506: 14/9/ 99

سرگلزایی، محمدرضا )8/17/ 1396(، حضور و غیاب آگاهی، 
 www.magiran.com/article/3659490 :14/9/1399
شیرخدایی، اردشیر )7/29/ 1396(»مفاهیم فلسفی یک نقاشی 

www.theater.ir/fa//100573 ،»بر روی صحنه
قاسمی منفرد، علی )99/2/29(، »مدیوم و مرزهایش«،

www.chistiha.com: 14/9/1399 
کامگاری، ناصح )1396/8/6(، »پدیده‌ای در تئاتر: یادداشتی به 

بهانة نشانه‌شناسی نمایش این یک پیپ نیست«،
www.honaronline.ir/3/108702 : 10/6/ 1399 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
ki

m
ia

ho
na

r.
10

.4
1.

35
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 k
im

ia
ho

na
r.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            14 / 14

http://dx.doi.org/10.52547/kimiahonar.10.41.35
http://kimiahonar.ir/article-1-2030-en.html
http://www.tcpdf.org

